
Revista Athena, vol. 28, n° 01 (2025), Cáceres – MT 55

PEDAGOGIA DECOLONIAL E EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA E 
INTERCULTURAL NA SALA DE AULA

***
DECOLONIAL PEDAGOGY AND ANTIRACISM AND 

INTERCULTURAL EDUCATION IN THE CLASSROOM

Margarete Nogueira1

Recebimento do Texto: 25/01/2025
Data de Aceite: 23/02/2025

Resumo: Este artigo discute práticas pedagógicas decoloniais e antirracistas no ensino médio de uma escola 
pública em Mato Grosso, visando uma educação intercultural inclusiva. Fundamenta-se em Quijano e 
Freire, entre outros, e utiliza leituras sobre identidade cultural, colonialidade e racismo estrutural. A partir 
de debates e atividades, pretende-se fomentar a reflexão crítica sobre as culturas afro-brasileira e indígena 
e fortalecer a valorização da diversidade. Espera-se que os resultados evidenciem a contribuição dessas 
práticas para a formação cidadã. Assim, o estudo reforça a importância de um ambiente educacional mais 
justo e inclusivo.

Palavras-Chave: Pedagogia decolonial. Educação antirracista. Interculturalidade.

Abstract: This article discusses decolonial and anti-racist pedagogical practices in secondary education 
at a public school in Mato Grosso, aiming at inclusive intercultural education. It is based on Quijano and 
Freire, among others, and uses readings on cultural identity, coloniality, and structural racism. Through 
debates and activities, it aims to foster critical reflection on Afro-Brazilian and indigenous cultures and 
strengthen the appreciation of diversity. The results are expected to highlight the contribution of these 
practices to citizenship education. Thus, the study reinforces the importance of a more just and inclusive 
educational environment.

Keywords: Decolonial pedagogy. Antiracism education. Interculturality.

1 Margarete Nogueira é professora efetiva de Língua Portuguesa na Secretaria de Estado de Educação de Mato 
Grosso (SEDUC/MT). Doutoranda no Programa de Pós-Graduação em Estudos Literários da Universidade do 
Estado de Mato Grosso (PPGEL/UNEMAT), Mestra em Letras pelo Programa de Pós-Graduação Mestrado 
Profissional em Letras – (PROFLETRAS/UNEMAT) e graduada em Letras, Português/Inglês e respectivas 
literaturas, ambos pelo UNIVAG Centro Universitário.



Revista Athena, vol. 28, n° 01 (2025), Cáceres – MT56

Introdução

A educação contemporânea enfrenta o desafio de fomentar uma formação 
crítica e inclusiva que reconheça e valorize a diversidade cultural e étnica. Nesse 
contexto, a pedagogia decolonial e a educação antirracista e intercultural surgem 
como abordagens essenciais para transformar a sala de aula em um espaço de 
conscientização e emancipação. Baseadas em teorias de autores como Aníbal 
Quijano (2005), Paulo Freire (1987, 1996), Nilma Lino Gomes (2003, 2017), 
entre outros, essas práticas visam desconstruir narrativas eurocêntricas, combater 
o racismo estrutural e promover o respeito e a valorização das culturas afro-
brasileira, indígena e de outras minorias historicamente marginalizadas. 

Diante disso, este artigo explora a aplicação dessas abordagens em uma 
escola pública de ensino médio em Mato Grosso, em que se espera que debates e 
atividades colaborativas incentivem os alunos a refletirem criticamente sobre suas 
identidades e o papel transformador de uma educação que valoriza a diversidade 
cultural e combate às desigualdades.

Desenvolvimento

Nos últimos anos, as relações entre educação e diferenças culturais 
têm sido amplamente debatidas e pesquisadas no Brasil e na América Latina, 
impulsionando iniciativas voltadas à construção de processos educativos 
culturalmente referenciados. Nesse contexto, os estudos sobre relações 
étnico-raciais vêm ganhando destaque, influenciando o espaço acadêmico, os 
movimentos sociais e a formulação de políticas públicas. Esse fenômeno se reflete 
no fortalecimento das lutas dos movimentos negros e na crescente produção 
acadêmica sobre diferença étnica, multiculturalismo e identidades culturais.

Dessa forma, este trabalho pretende levar essa discussão para a sala de 
aula do ensino médio por meio de oficinas literárias que envolvem a leitura e a 
análise de obras teóricas e literárias sobre os temas. Busca-se, assim, promover 
debates sobre igualdade e diferença, além de aprofundar a discussão sobre a 
problemática da educação intercultural no contexto de uma escola pública em 
Mato Grosso, considerada um espaço privilegiado para problematizar a tensão 
entre igualdade e diferença.



Revista Athena, vol. 28, n° 01 (2025), Cáceres – MT 57

A relevância dessa discussão se justifica pelo seu potencial instigante 
para a reflexão sobre interculturalidade, relações étnico-raciais e educação no 
cenário contemporâneo. Segundo Quijano (2005), colonialismo e colonialidade 
são conceitos interligados, mas diferentes. O colonialismo refere-se a um padrão 
de dominação e exploração que envolve o controle da autoridade política, dos 
recursos de produção e do trabalho de uma população específica, com suas 
sedes em outra jurisdição territorial, sem necessariamente indicar relações de 
poder racializadas. Embora o colonialismo seja mais antigo, a colonialidade 
se mostrou mais profunda e duradoura nos últimos 500 anos. Ela foi moldada 
pelo colonialismo, que permitiu sua infiltração na intersubjetividade de forma 
arraigada e prolongada (QUIJANO, 2005).

No mesmo sentido, Nelson Maldonado-Torres (2007) diferencia os dois 
conceitos ao destacar que o colonialismo é uma relação política e econômica em 
que a soberania de um povo é dominada por outro, formando um império. Por 
outro lado, a colonialidade se configura como um padrão de poder que emerge 
do colonialismo moderno, articulando-se a questões de trabalho, conhecimento, 
autoridade e interações sociais dentro do mercado capitalista global e da construção 
da ideia de raça. Apesar de o colonialismo ter precedido a colonialidade, esta 
última persiste e se manifesta em materiais didáticos, critérios acadêmicos, 
cultura, senso comum, autoimagem dos povos e aspirações individuais, aspectos 
que evidenciam sua presença no cotidiano da modernidade (MALDONADO-
TORRES, 2007).

Além do mais, o colonialismo perpassa uma imposição política, militar, 
jurídica ou administrativa. Na forma da colonialidade, ele alcança as raízes mais 
profundas de um povo, e sobrevive apesar da descolonização ou da emancipação 
das colônias latino-americanas, asiáticas e africanas nos séculos XIX e XX. Dessa 
forma, esses autores demonstram que, embora os colonialismos modernos 
tenham chegado ao fim, a colonialidade persiste, influenciando práticas, discursos 
e estruturas sociais.

Com a emancipação jurídico-política da África e da Ásia nos anos 1970, 
surgiram reflexões sobre o pós-colonialismo (HALL, 1977, 1996; BHABHA, 1999; 
SAID, 2001, entre outros), indicando o fim do colonialismo tradicional. Contudo, 
estruturas subjetivas e a colonização epistemológica permanecem presentes. 
Nesse contexto, Quijano (2005) propõe o conceito de “colonialidade do poder”, 



Revista Athena, vol. 28, n° 01 (2025), Cáceres – MT58

que descreve a dominação contínua da América Latina, África e Ásia desde a 
conquista. Esse conceito refere-se à ocidentalização do imaginário do outro, 
invisibilizado e subalternizado pelo colonizador, o qual, por sua vez, reafirma 
seu próprio imaginário. Assim, a colonialidade do poder reprime as formas de 
conhecimento e o mundo simbólico do colonizado, impondo novas narrativas.

Opera-se, então, a naturalização do imaginário do invasor europeu, a 
subalternização epistêmica do não europeu e a consequente negação e apagamento 
de processos históricos não europeus. Essa dinâmica manifesta-se de várias 
formas, incluindo a sedução pela cultura colonialista e o fetichismo cultural que 
o europeu constrói em torno de sua própria cultura, estimulando, nos sujeitos 
subalternizados, uma forte aspiração aos valores e padrões europeus. Logo, o 
eurocentrismo não se limita à perspectiva cognitiva dos europeus, mas é também 
assimilado por aqueles educados sob essa hegemonia.

Pode-se afirmar, nesse sentido, que a colonialidade do poder moldou a 
subjetividade dos indivíduos subalternizados, sendo essencial, de acordo com 
Quijano (2005), considerar historicamente a noção de raça. A colonialidade 
constitui um componente fundamental e característico do modelo global do 
poder capitalista, estruturado a partir da imposição de uma hierarquia racial/
étnica da população mundial, que atua como base desse sistema de dominação 
(QUIJANO, 2005).

Além do mais, Quijano (2005) esclarece que o conceito de raça, uma 
abstração sem fundamento biológico, surgiu no século XVI e estabeleceu uma 
conexão entre cor e raça. Essa construção teve um papel decisivo na consolidação 
do capitalismo moderno a partir do século XIX, promovendo a inferiorização de 
grupos não europeus, especialmente por meio da divisão racial do trabalho, das 
disparidades salariais, da produção cultural e do conhecimento. O pesquisador 
menciona, ainda, a colonialidade do saber, que se manifesta na repressão de 
outras formas de conhecimento não europeias, resultando na negação dos legados 
intelectuais e históricos de povos indígenas e africanos, os quais foram reduzidos 
à condição de “primitivos” e “irracionais” por pertencerem a “outra raça”.

Nessa perspectiva, a hegemonia epistemológica da modernidade europeia 
afirma-se num racismo epistêmico. Como argumenta Grosfoguel (2007, p. 35), 
a “epistemologia eurocêntrica ocidental dominante não admite nenhuma outra 
epistemologia como espaço de produção de pensamento crítico nem científico”.



Revista Athena, vol. 28, n° 01 (2025), Cáceres – MT 59

Essa exclusão, como destaca Walter Mignolo (2005), foi amplamente 
reforçada pelas ciências humanas que, legitimadas pelo Estado, cumpriram um 
papel imprescindível na invenção do “outro” e na criação da noção de progresso, 
posicionando a Europa como superior. Ele observa que, inicialmente, no período 
colonial, os espanhóis julgavam e hierarquizavam a inteligência e a civilização 
dos povos a partir da escrita alfabética (MIGNOLO, 2005). No entanto, 
entre os séculos XVIII e XIX, o critério passou a ser a história, resultando na 
desqualificação de povos “sem história”, que foram deslocados para um tempo 
“anterior” ao “presente”. Essa constante negação da humanidade dos dominados 
os leva a questionar sua identidade: “Afinal, quem sou eu?” (FANON, 1983 apud 
WALSH, 2005). 

Salienta-se que o mundo colonial é marcado por uma visão maniqueísta 
que simplifica os fenômenos humanos a uma dicotomia entre Bem e Mal, na 
qual o colonizador limita o espaço físico e simbólico do colonizado. Este último 
é visto como a personificação do mal, enquanto as sociedades colonizadas são 
consideradas “sem valores”. Os indígenas, por exemplo, são retratados como 
insensíveis à ética, associados a forças malignas e descritos como agentes que 
distorcem a estética e a moral (FANON, 2003). Assim, a colonialidade do ser 
reflete a negação da humanidade de africanos e indígenas, resultando em questões 
sobre liberdade, identidade e história, exacerbadas por uma violência epistêmica 
a esses povos.

De acordo com Escobar, a modernidade, expressa na globalização, está 
disseminada por todo o mundo, representando a radicalização e a universalização 
da modernidade europeia em escala global. Todavia, surgem conceitos que 
contestam a centralidade da perspectiva eurocêntrica, como a noção de que a 
modernidade não é um fenômeno exclusivo da Europa, mas global, que se 
manifesta em diversas localidades e temporalidades (ESCOBAR, 2005). Essa 
abordagem considera a colonialidade como parte constitutiva da modernidade. 
Mignolo (2003, p. 38) reforça essa ideia ao afirmar que “[...] nos ombros da 
modernidade está o peso e a responsabilidade da colonialidade”, destacando a 
necessidade de introduzir epistemes invisibilizadas e subalternizadas para criticar 
a colonialidade do poder.

Nesse cenário, a colonialidade do poder, do saber e do ser emerge como 
conceitos centrais para um estudo investigativo das relações entre Modernidade e 



Colonialidade. Esse aspecto torna urgente o debate desses conceitos na escola e na 
sala de aula, com o intuito de promover reflexões sobre os processos educacionais 
a partir de noções como pensamento-outro, decolonialidade e pensamento crítico 
de fronteira. A decolonialidade, nesse âmbito, representa uma estratégia que vai 
além da transformação proporcionada pela descolonização, visto que também 
envolve a construção e criação de novas formas de entendimento. Seu objetivo 
é a reconstrução radical do ser, do poder e do saber, propondo uma mudança 
profunda nas estruturas que sustentam as desigualdades e as subordinações 
históricas.

Diante dessas discussões, para construir uma escola antirracista que 
respeite e valorize as singularidades de cada aluno, é basilar trazer debates sobre 
racismo e identidade para a sala de aula. Essa abordagem reconhece e valoriza 
as trajetórias dos diferentes povos, especialmente dos alunos negros, bem 
como fortalece seu sentimento de pertencimento. Dessa maneira, é importante 
discutir a história afro-brasileira, o racismo estrutural e os privilégios existentes. 
Desenvolver uma agenda antirracista na educação é, portanto, primordial para 
promover a equidade em uma sociedade marcada por profundas desigualdades.

Fanon (1983), em Peles negras e máscaras brancas, afirma que, para um 
negro que trabalha numa plantação de açúcar, a única solução é lutar, pois ele 
“[...] embarcará nessa luta, e a levará adiante, não como resultado de uma análise 
marxista ou idealista, mas simplesmente porque não pode conceber a vida de 
outra maneira” (FANON, 1983 apud MIGNOLO, 2003, p. 126). Mignolo (2003) 
destaca que Fanon (1983) não está rejeitando a contundente análise da lógica do 
capitalismo feita por Marx, mas, sim, destacando a importância da consciência 
negra, que se soma à consciência de classe. 

Nesse sentido, a proposta de uma pedagogia decolonial e de 
interculturalidade crítica requer, por um lado, a superação dos padrões 
epistemológicos hegemônicos entre os intelectuais brasileiros e, por outro, a 
afirmação de novos espaços de enunciação epistêmica nos movimentos sociais, 
que possam dar visibilidade a outras formas de conhecimento e resistência.



Revista Athena, vol. 28, n° 01 (2025), Cáceres – MT 61

A proposta

A pedagogia decolonial, juntamente com a educação antirracista e 
intercultural, constitui uma abordagem fundamental para promover uma educação 
crítica, inclusiva e culturalmente consciente nas salas de aula. Essas perspectivas 
questionam as estruturas históricas e sociais de poder, promovem práticas que 
valorizam as diversidades étnicas e culturais e fomentam o reconhecimento 
e o respeito mútuo entre os estudantes, ajudando-os a compreenderem suas 
identidades em um contexto global.

Para incluir e debater esse tema, sugerem-se algumas propostas para 
cada uma dessas abordagens, com possibilidades de como aplicá-las na prática 
educacional:

a) Pedagogia Decolonial. O principal objetivo é desconstruir narrativas 
coloniais, propagando uma visão mais inclusiva da história e da cultura que 
valorize os conhecimentos locais e ancestrais. Propõe-se, dessa maneira, um 
distanciamento dos paradigmas eurocêntricos, os quais centraram o aprendizado 
em  culturas e saberes muitas vezes marginalizados.

Modo de aplicação: sugere-se a revisão do Currículo. Para tanto, 
recomenda-se incorporar conteúdos que valorizem a história e as contribuições 
de povos não europeus, como indígenas e afrodescendentes, além de questionar a 
centralidade das narrativas eurocêntricas.

Recursos materiais: objetiva-se usar materiais provenientes de fontes 
diversificadas, como textos de autores locais, narrativas orais e culturas populares, 
e não apenas de escritores da academia ocidental, além de difundir debates 
críticos sobre a história colonial e seus impactos sociais, políticos e econômicos. 
Tais debates incentivam reflexões críticas sobre o presente.

Ao propor a revisão curricular, considera-se essa uma ação estratégica 
e transformadora para integrar a pedagogia decolonial e a educação antirracista 
e intercultural, pois atua diretamente na base dos conteúdos e das perspectivas 
apresentadas aos alunos. Recomenda-se, então, algumas formas pelas quais a 
revisão curricular pode apoiar essas abordagens.

Desconstrução de narrativas eurocêntricas. Com ampliação de perspectivas 
históricas, a escola pode incorporar pontos de vista de diferentes culturas e 



Revista Athena, vol. 28, n° 01 (2025), Cáceres – MT62

sociedades sobre eventos históricos, com vistas a permitir que os estudantes 
compreendam a história global de forma mais complexa e diversa. Isso inclui dar 
espaço a vozes indígenas, africanas, asiáticas e latino-americanas, - vozes ricas nas 
escolas -, e desafiar a predominância de narrativas europeias.

Valorização do conhecimento local e ancestral. A inclusão de conhecimentos 
tradicionais e saberes locais nas disciplinas ajuda a descolonizar o currículo e 
demonstra que a ciência, a filosofia e a arte não são monopólios de uma única 
cultura ou região.

Incorporação de conteúdos antirracistas. Utilizar materiais que enfrentem 
estereótipos raciais, retirar aqueles que os reforcem e substituí-los por outros que 
promovam a igualdade racial e a representatividade.

Diversificação de autores e produções intelectuais. Incluir autores negros, 
indígenas e de outras minorias não apenas nas disciplinas relacionadas à cultura, 
mas também em ciências, filosofia e artes, reforçando a importância dessas vozes 
no cenário acadêmico e cultural.

Proposição de debates sobre desigualdade e racismo estrutural. O currículo 
pode abordar como o racismo estrutural influencia as diferentes esferas da 
sociedade. Essa compreensão crítica possibilita aos alunos reconhecerem e 
questionarem as estruturas de poder e desigualdade.

Promoção da Interculturalidade. Ao introduzir conteúdos culturais e 
linguísticos diversos, a escola molda um currículo que valoriza elementos de 
diferentes culturas – como histórias, lendas, expressões artísticas e musicais – e 
estimula a valorização e o respeito pela diversidade cultural. Assim, oferece aos 
discentes oportunidades para conhecerem culturas e línguas frequentemente 
marginalizadas.

Ademais, nas datas comemorativas e tradicionais, a escola, ao invés 
de seguir um calendário exclusivamente nacional ou ocidental, pode ampliar 
o currículo, e incorporar celebrações e tradições de diferentes culturas e etnias 
presentes na comunidade escolar. Essa prática fortalece o respeito mútuo e a 
valorização das identidades culturais dos alunos ao longo do ano letivo, e não 
apenas em datas como o “Dia da Consciência Negra”.

Para desenvolver competências interculturais, sugere-se a incorporação 
de habilidades socioemocionais. Nesse âmbito, o currículo pode integrar 



Revista Athena, vol. 28, n° 01 (2025), Cáceres – MT 63

competências que propiciem a escuta ativa, o diálogo e a resolução de conflitos, 
capacitando os estudantes a interagirem de maneira respeitosa e empática com 
colegas de diferentes origens culturais. Muitas dessas ações já são implementadas 
em diversas escolas públicas de Mato Grosso, atendendo, inclusive, às exigências 
da Secretaria de Estado de Educação (SEDUC-MT).

Uma proposta adicional envolve a implementação de atividades e projetos 
colaborativos interculturais. Nesse caso, a ideia é incentivar os discentes a explorar 
e apresentar aspectos de suas próprias culturas, promovendo a colaboração 
com colegas de diferentes origens. Esse intercâmbio cultural possibilita um 
entendimento compartilhado, enriquece a experiência de aprendizagem e cria um 
ambiente mais inclusivo e dinâmico.

Reavaliação dos métodos de Avaliação. Com essa proposta, busca-se criar 
critérios avaliativos inclusivos. A revisão curricular pode, assim, abranger práticas 
avaliativas que reconheçam as diversas formas de conhecimento e maneiras 
de expressão dos estudantes. Prática particularmente importante para evitar 
avaliações que imponham padrões de desempenho culturalmente enviesados, 
os quais, em muitos casos, não refletem a realidade e o contexto dos alunos, 
desvalorizando suas experiências e formas de aprendizado.

Benefícios da revisão curricular para a prática educacional. A 
revisão curricular, com foco na pedagogia decolonial, no antirracismo e na 
interculturalidade, promove um ambiente onde todos os alunos se sentem 
representados, respeitados e valorizados. Isso contribui para o desenvolvimento 
de uma sociedade mais justa e inclusiva, assim como melhora o engajamento e o 
desempenho acadêmico, uma vez que os alunos conseguem se identificar  com o 
conteúdo estudado e percebem que suas identidades são valorizadas no ambiente 
escolar. Dessa forma, a escola se transforma em um espaço de mudança social, 
onde os estudantes desenvolvem uma consciência crítica sobre sua realidade e são 
estimulados a se tornarem agentes de transformação.

b) Educação antirracista e intercultural. Essa proposta tem por objetivo 
combater o racismo institucional e estrutural, promovendo igualdade e respeito 
à diversidade racial e étnica. Esse tipo de educação visa conscientizar os alunos 
sobre o racismo e ensiná-los a identificar e combater atitudes racistas. Para 
implementação, sugere-se criar um espaço seguro para discussões sobre temas 



Revista Athena, vol. 28, n° 01 (2025), Cáceres – MT64

raciais, em que assuntos como racismo, privilégio branco e discriminação possam 
ser debatidos abertamente.

Para dar visibilidade à diversidade, a escola pode promover 
representatividade no conteúdo das aulas, incorporando autores e personagens 
de diferentes etnias e backgrounds. Além disso, é basilar incentivar atividades 
reflexivas por meio de projetos que estimulem os alunos a refletirem sobre suas 
próprias posições sociais e as dinâmicas de privilégio e opressão. 

Ademais, a Educação Intercultural procura promover o respeito e a 
valorização das diferentes culturas, incentivando o diálogo e a compreensão 
mútua entre pessoas de origens distintas. Projetos de troca cultural, nos quais 
os educandos compartilham elementos de suas culturas, como tradições, música, 
dança e culinária, podem contribuir para criar um ambiente de respeito e 
valorização das diferenças. 

Outra sugestão é o ensino de competências interculturais, que permite 
aos estudantes desenvolver habilidades como empatia, escuta ativa e resolução de 
conflitos, além de promover uma comunicação respeitosa e aberta. Esse processo 
de escuta é incentivado pelo governo estadual, com a participação das equipes 
psicossociais nas escolas públicas de Mato Grosso. Além do mais, celebrações 
e datas comemorativas representam excelentes oportunidades para a escola 
reconhecer e celebrar feriados e tradições de diferentes culturas, propiciando uma 
compreensão mais ampla do calendário e das diversas comemorações existentes. 

c) Estratégias Gerais. A formação continuada de educadores e a semana 
pedagógica devem integrar temas relacionados à pedagogia decolonial, práticas 
antirracistas e ensino intercultural, capacitando os professores a abordar esses 
tópicos de maneira sensível, reflexiva e fundamentada. Ademais, a avaliação crítica 
precisa ser adaptada para considerar as perspectivas culturais e históricas dos 
alunos, evitando, desse modo, critérios que privilegiem uma visão monocultural.

d) Fundamentação teórica. A integração da pedagogia decolonial, 
da educação antirracista e da interculturalidade na sala de aula promove uma 
educação mais equitativa e justa, contribuindo para a formação de cidadãos 
críticos, conscientes e empáticos. Essa abordagem enriquece a experiência 
educativa e prepara os estudantes para um mundo cada vez mais diverso e 
interconectado.



Revista Athena, vol. 28, n° 01 (2025), Cáceres – MT 65

Nesse âmbito, diversos autores e estudiosos têm contribuído para 
a construção de teorias e práticas relacionadas a esses temas. A seguir, são 
apresentados alguns dos principais nomes e ideias que fundamentam as 
abordagens mencionadas.

Aníbal Quijano (2005) desenvolveu o conceito de “colonialidade do 
poder”, que explora como as estruturas de poder da colonização continuam a 
impactar as relações sociais, políticas e econômicas atuais. Suas ideias sustentam a 
pedagogia decolonial, que busca desconstruir essas estruturas e valorizar culturas 
e conhecimentos marginalizados. 

Complementando essa visão, Boaventura de Sousa Santos (2007) 
introduz o conceito de “epistemologias do Sul” e defende a valorização dos saberes 
populares e tradicionais para combater o eurocentrismo. Sua obra é crucial para 
a pedagogia decolonial e a interculturalidade, porque enfatiza a pluralidade de 
conhecimentos e propõe a inclusão de saberes não ocidentais na educação.

Nesse contexto, a contribuição de Paulo Freire (1987, 1996), educador e 
filósofo brasileiro, também se destaca, visto que sua pedagogia crítica e libertadora 
considera a educação como um ato político e transformador. O conceito de 
“educação como prática da liberdade” de Freire, aliado ao uso do diálogo e da 
conscientização, é fundamental para uma educação antirracista e decolonial, uma 
vez que fomenta a consciência crítica e o empoderamento dos oprimidos.

Frantz Fanon (1983, 2003), psiquiatra e filósofo franco-caribenho, também 
oferece uma análise relevante sobre os impactos do colonialismo e do racismo, 
especialmente nas esferas psicológica e social. Sua crítica à desumanização e ao 
racismo estrutural é essencial para a construção de uma educação antirracista, 
que busca reconhecer e combater as sequelas da colonização e da discriminação.

A partir de outra perspectiva, Gloria Ladson-Billings (apud Gandin; 
Diniz-Pereira; Hypolito, 2002), educadora americana, contribui com sua teoria 
da pedagogia culturalmente relevante, a qual propõe práticas educacionais 
antirracistas e equitativas. Ela defende a valorização das culturas dos estudantes, 
reconhecendo suas identidades e experiências, oferecendo um modelo prático 
para a implementação da educação intercultural e antirracista nas escolas.

A obra de Stuart Hall (1977, 1996), sociólogo jamaicano-britânico, 
também traz contribuições significativas para os estudos culturais, sobretudo no 



Revista Athena, vol. 28, n° 01 (2025), Cáceres – MT66

que diz respeito à identidade e à representação. Suas ideias auxiliam educadores 
na tarefa de ensinar os alunos a reconhecer e questionar estereótipos culturais 
e raciais, fundamentando a educação intercultural e ampliando o entendimento 
sobre as dinâmicas sociais e raciais.

Por último, Nilma Lino Gomes (2003, 2017), educadora brasileira, explora 
questões de identidade, raça e gênero na educação, enfatizando a importância de 
valorizar identidades afro-brasileiras e indígenas. Suas obras se tornam relevantes 
para a implementação de uma educação antirracista e intercultural no Brasil, 
proporcionando um olhar mais inclusivo e plural sobre a realidade brasileira.

Em suma, os autores mencionados fornecem uma base teórica sólida para 
a educação decolonial, antirracista e intercultural, disponibilizando ferramentas 
para que educadores desenvolvam práticas pedagógicas inclusivas, críticas e 
emancipadoras. Suas teorias e textos embasam esta proposta de trabalho, bem 
como enriquecem as leituras e os debates sobre o assunto.

Considerações Finais

A partir das leituras e das análises realizadas nos textos teóricos e literários 
sugeridos, acredita-se ser possível promover uma abertura à crítica decolonial, 
uma vez que eles expõem a colonialidade do saber e, ao mesmo tempo, explicitam 
a colonialidade do ser. Esses textos viabilizam uma mobilização em torno das 
questões veladas do racismo, que permeiam as práticas sociais e educacionais no 
Brasil.

Além disso, entende-se que a criação de condições para o estabelecimento 
de conflitos, confrontos e negociações epistêmicas no contexto educacional 
brasileiro, dependendo das perspectivas adotadas pelos sujeitos envolvidos, 
evidencia a diferença por meio do pensamento crítico de fronteira, conforme 
fundamentado por Walter Mignolo (2003). Essa abordagem permite a visibilidade 
de outras lógicas históricas, além da dominante eurocêntrica, e fomenta o debate 
sobre a descolonização epistêmica.

Desse modo, as considerações apresentadas, embora iniciais, ressaltam 
a importância de práticas pedagógicas decoloniais, antirracistas e interculturais 
como caminhos necessários para uma educação mais justa e inclusiva. A 



Revista Athena, vol. 28, n° 01 (2025), Cáceres – MT 67

implementação dessas abordagens, especialmente em contextos de ensino público, 
possibilita que os alunos se reconheçam nos conteúdos abordados e desenvolvam 
uma compreensão crítica das desigualdades históricas e culturais que moldaram 
a sociedade.

Nessa perspectiva, ao promover um currículo que desafia o eurocentrismo 
e valoriza as culturas afro-brasileira, indígena e de outras minorias, os educadores 
criam um ambiente que respeita e celebra a diversidade. A educação decolonial 
e antirracista, ao propiciar atividades e debates que questionam as estruturas de 
poder, contribui para a formação de cidadãos conscientes e capazes de agir contra 
o racismo e a discriminação. 

Essas práticas, portanto, não apenas enriquecem o conhecimento, mas 
também desempenham um papel fundamental na construção de uma sociedade 
mais igualitária, na qual a diversidade é vista como um valor essencial. Em 
conclusão, uma educação decolonial, antirracista e intercultural é indispensável 
para preparar os jovens para um mundo plural, oferecendo-lhes as ferramentas 
necessárias para uma cidadania ativa, crítica e solidária.

Referências

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo Horizonte: Editora UFMG, 1999.

ESCOBAR, Arturo. Mundos y conocimientos de otro modo: el programa de 
investigación de modernidad/colonialidad latinoamericano. In: LANDER, 
Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 
Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005.

FANON, Frantz. Os condenados da terra. Fondo de Cultura Económica, 2003.

FANON, Frantz. Peles negras, máscaras brancas. Rio de Janeiro: Fator, 1983.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática educativa. 
São Paulo: Paz e Terra, 1996.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

GANDIN, Luís Armando; DINIZ-PEREIRA, Júlio Emílio; HYPOLITO, 
Álvaro Moreira. Para além de uma educação multicultural: teoria racial crítica, 



Revista Athena, vol. 28, n° 01 (2025), Cáceres – MT68

pedagogia culturalmente relevante e formação docente (entrevista com a 
professora Gloria Ladson-Billings). Educação & Sociedade, [S. l.], ano XXIII, 
n. 79, p. 275-293, ago. 2002. Disponível em: https://www.scielo.br/j/es/a/
hZfZqnWsYWXT9Rk9BJNnZYw/?format=pdf&lang=pt. Acesso em: 10 ago. 
2024.

GOMES, Nilma Lino. Educação, Identidade Negra e Formação de Educadores: 
Uma Experiência na UFMG. In: BRASIL. Educação anti-racista: caminhos 
abertos pela Lei Federal nº 10.639/03. Brasília: MEC, 2003.

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador: saberes construídos nas 
lutas por emancipação. Petrópolis: Vozes, 2017.

GROSFOGUEL, Ramón. Dilemas dos estudos étnicos norte-americanos: 
multiculturalismo identitário, colonização disciplinar e epistemologias 
decoloniais. In: Ciência e cultura, São Paulo, v. 59, n. 2, p. 32-35, 2007.

HALL, Stuart. A questão da identidade cultural na Modernidade: uma 
introdução às sociedades modernas. Editado por Stuart Hall, David Held, Don 
Hubert e Kenneth Thompson. Blackwell. 1996.

HALL, Stuart. Representação: representações culturais e práticas significativas. 
Londres: Sage. 1977.

MALDONADO-TORRES, Nelson. Sobre a colonialidade do ser: contribuições 
para o desenvolvimento de um conceito. In: CASTRO-GÓMEZ, Santiago; 
GROSFOGUEL, Ramón (org.). A virada decolonial: reflexões para uma 
diversidade epistêmica além do capitalismo global. Bogotá: Editores Century 
of Man; Universidade Javeriana-Instituto Pensar; Universidade Central-IESCO, 
2007. p. 127-167.

MIGNOLO, Walter. A colonialidade de cabo a rabo: o hemisfério ocidental no 
horizonte conceitual da modernidade. In: LANDER, E. (org.). A colonialidade do 
saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos 
Aires: Clacso, 2005. p. 71-103.

MIGNOLO, Walter. Histórias Globais, projetos locais. Colonialidade, saberes 
subalternos e pensamento liminar. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 
LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências 



Revista Athena, vol. 28, n° 01 (2025), Cáceres – MT 69

sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 117-142.

SAID, Edward. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2001.

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do pensamento abissal: 
das linhas globais a uma ecologia de saberes. Novos Estudos 79, [S. 
l.], p. 71-94, nov. 2007. Disponível em: https://www.scielo.br/j/nec/a/
ytPjkXXYbTRxnJ7THFDBrgc/?format=pdf&lang=pt. Acesso em: 10 jul. 2024.

WALSH, Catherine. Interculturalidade crítica e pedagogia decolonial: In-surgir, 
re-existir e decolonizar. Cadernos de Pesquisa, [S. l.], v. 35, n. 125, 2005.

O conteúdo deste texto é de responsabilidade de sua autora.


