
Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 21

A MEMÓRIA EM MISSA DOS QUILOMBOS, DE PEDRO 
CASALDÁLIGA

***
LA MEMORIA EN MISSA DOS QUILOMBOS, POR PEDRO 

CASALDÁLIGA

Alex Fabiano Correa1

                            Edson Flávio Santos2

Recebimento do Texto: 17/03/2025
Data de Aceite: 10/04/2025
 
Resumo: O presente artigo tem como viés uma análise da obra A missa dos Quilombos (1982), do escritor 
Pedro Casaldáliga, com um recorte para a memória que centraliza um diálogo com o módulo: Literatura 
e Memória, ao que tange a recordação de uma vivência do meio social, numa abordagem analítica entre 
Maurice Halbwachs (1877-1945) e Stuart Hall (1932-2014), verificaremos como se tangência a relação 
da memória presente dentro do texto e como ela evidenciará as dimensões da recordação coletiva de 
uma sociedade que pensa a partir da resistência do Quilombo. É a sociedade que segrega que derrogará 
na criação de um novo espaço coletivo que é fruto de uma memória da coletividade, se pensarmos aqui 
em Halbwachs. Como metodologia utilizaremos uma análise bibliográfica sobre A missa dos Quilombos 
alinhada à base teórica sobre memória. 

Palavras-chave: Memória Coletiva. Meio Social. A missa dos Quilombos.

Resumen: Este artículo se centra en el análisis de la obra de Pedro Casaldáliga, A Missa dos Quilombos 
(1982). Este trabajo se centra en la memoria, centrando el diálogo con el módulo Literatura y Memoria, 
en torno al recuerdo de una experiencia en el entorno social. Mediante un enfoque analítico basado en 
Maurice Halbwachs (1877-1945) y Stuart Hall (1932-2014), examinaremos cómo la relación de la memoria 
presente en el texto es tangencial y cómo resalta las dimensiones de la memoria colectiva de una sociedad 
que piensa desde la perspectiva de la resistencia del quilombo. Es la sociedad segregadora la que se verá 
afectada en la creación de un nuevo espacio colectivo, fruto de la memoria del colectivo, considerando a 
Halbwachs. Como metodología, utilizaremos un análisis bibliográfico de A Missa dos Quilombos alineado 
con la base teórica de la memoria.

Palabras- clave: Memoria colectiva. Entorno social. A Missa dos Quilombos.

1 Graduado em História. Especialista em Educação de Jovens e Adutos. Mestrando do Programa de Pós-
Graduação em Estudos Literários da Universidade do Estado do Mato Grosso. Bolsista Capes. Orientando do 
Edson Flávio. E-mail: alex.correa@unemat.br 
2 Mestre (2011) e doutor (2018) em Estudos Literários pelo Programa de Pós-Graduação em Estudos Literários 
- PPGEL da Universidade do Estado de Mato Grosso/UNEMAT. Graduado em Letras (2002) é docente 
credenciado no Programa de Pós-Graduação em Estudos Literários - PPGEL/Campus de Tangará da Serra. É 
escritor, pesquisador e integrante do Núcleo de Pesquisas Wlademir Dias-Pino. E-mail:  edsonflaviomt@gmail.
com     



Revista Athena, vol. 29, n° 02 (2025), Cáceres – MT22

Introdução

E à espera do nosso Quilombo total 
-o alto Quilombo dos céus-, 

os braços erguidos, os Povos unidos 
serão a muralha ao Medo e ao Mal, 

serão valhacouto da Aurora desperta nos olhos do Povo, 
da Terra liberta no QUILOMBO NOVO!!!

(Casaldáliga, 1982, p.30)

A missa dos Quilombos (1982) está, no seu sentido strictu, ligada a 
Teologia da Libertação.  O que nos induz a fazer um adendo de que falaremos do 
Pedro-escritor, mesmo reconhecendo, neste, a permanência da luta, dos anseios e 
dos desejos como testemunho e memória cultural de um povo.  O protagonismo 
da Missa e, posteriormente, o protagonismo da canção, imortalizada na voz de 
Milton Nascimento, despertam uma memória coletiva e afetiva que se mantém 
viva no processo de interculturalidade, e  a identidade aparece como foco único. A 
missa dos Quilombos além de ser um mistério da fé, toca nos sentidos daqueles que 
participam do pão partilhado e da escuta da palavra:  a obra celebra a memória e o 
testemunho como fruto desse ato de recordação e da vivência.  

Na perspectiva de ser uma obra que resgata valores identitários, A missa 
parte das representações para uma transmissão de testemunho, ao se constituir 
como uma primeira missa que revela questões progressistas dentro de um cenário 
conversador.  Existe, portanto, uma força tangencial maior que é o caráter de 
partir de movimentos negros. 

E amparemo-nos em  Maurice Halbwachs que ao pensar a construção da 
memória,  defende uma memória coletiva dentro da formação de grupos sociais 
que mantém a história, através das lendas e práticas culturais que são passadas 
de geração à geração.  No entanto, quando pensamos que a memória individual 
é fornecida por características que advém de contextos de comunidades que 
são marcadas por seus estigmas, percebemos que fica claro, o movimento de 
agrupamento de certos grupos sociais, inclusive aqui, do movimento negro, uma 
vez que o papel da Missa dos Quilombos atravessa saberes tradicionais, dentro 
de uma perspectiva em que a memória se correlaciona com a sociedade,  e que 



Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 23

a literatura encontra sua representatividade no corpus literário; percebemos na 
Missa do Quilombos uma construção mnemônica, como veremos, Casaldáliga 
(1982, p.1): 

[...] Seremos Zumbis, construtores
dos novos QUILOMBOS queridos.
Nos muros remidos
da nossa Cidade,
nos Campos, por fim repartidos,
na Igreja do Rei,
de novo do Povo,
seremos a Lei
da nova Irmandade.
Iremos vestidos
das palmas da Vida.
Teremos a cor da Igualdade.
Seremos a exata medida     
da humana feliz Dignidade.
Berimbaus da Páscoa marcarão o pé,
o pé quilombola do novo Toré.
Pela Terra inteira
juntos dançaremos
nossa Capoeira.
Seremos bandeira,
seremos foliões.
No Novo Israel plantaremos
as tendas dos filhos do Santo.
Os prantos, os gritos,
unidos num canto
de irmãos corações,
na luta e na festa do ano inteiro. 
(Casaldáliga, 1982, p. 19).

É na primeira estrofe da Missa que o ato de recordação é evidenciado 
como fruto de união, de fraternidade ou, quiçá, de  Irmandade Para algumas 
comunidades quilombolas, a questão da comunhão que aparece com força na 
Missa dos Quilombos, parece ter se constituído como prioridade em suas agendas 
sociais, utilizando-se da fraternidade como espaço privilegiado de lutas. 



Revista Athena, vol. 29, n° 02 (2025), Cáceres – MT24

1 A missa dos quilombos e a identidade mnemônica de um povo esquecido 

Analisar a memória é fundamental, principalmente quando recordamos 
que Pedro-escritor enfatiza a recordação de um povo que rememora suas tradições 
e lembra de suas vivências. 

A identidade é um fator determinante dentro de um grupo (Halbwachs, 
1990, p.87) e é nessa e pela  identidade cultural que averiguamos uma memória 
coletiva que se expressa dentro da obra A missa dos Quilombos, reforçando o ato de 
compartilhar por um grupo  e entre um grupo, constituindo o caráter da memória 
coletiva,  organizada em torno das experiências desse grupo. O entrelaçamento 
inegável entre os encontros comunitários, por meio de uma literatura oral e 
histórica, e os valores transmitidos constituem-se uma dinâmica das raízes 
culturais e sociais. Halbwachs para quem a memória coletiva é um mecanismo 
de continuidade cultural, que preserva características essenciais, sem perder a 
identidade.  É, no ato de rememorar, que o caráter coletivo é assegurado: 

[...]Berimbaus da Páscoa 
marcarão o pé, 
o pé quilombola do novo Toré. 
Pela Terra inteira 
juntos dançaremos 
nossa Capoeira. 
Seremos bandeira, 
seremos foliões. 
No Novo Israel plantaremos 
as tendas dos filhos do Santo. 
Os prantos, os gritos, 
unidos num canto 
de irmãos corações, 
na luta e na festa do ano inteiro.
(Casaldáliga, 1982, p.19)

Para corroborar com nossa análise Hall (2000, p. 50) enfatiza: 

Uma cultura nacional é um discurso- um modo de construir 
sentidos que influencia tanto nossas ações quanto a 
concepção que temos de nós mesmo, as culturas nacionais, 
ao produzir sentidos sobre “a nação”, sentidos com os quais 



Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 25

podemos nos identificar, constroem identidades. Esses 
sentidos estão contidos nas estórias que são contadas sobre 
a nação, memórias que conectam seu presente com seu 
passado e imagens que dela são construídas. 

Na marcha final da Missa dos Quilombos definida como de Banzo e 
Esperança, salienta-se a importância da construção da memória de uma cultura 
nacional brasileira há tempos contada e recontada com vários recortes. Histórias 
essas que são ditas de outros panoramas, pois, em certas narrativas as experiências 
partilhadas, as perdas, os triunfos e os desastres dão sentido à noção de grupos: 
e o quilombo é um deles, embora a palavra quilombo tenha sido aportuguesada, 
como descreve Vainfas, “[...] vocábulo de origem banto (kilombo) alusivo a 
acampamento ou fortaleza (Hall, 2016, p. 28).

Casaldáliga (1982, p.32), enfatiza que: 

Trancados na noite, milênios 
afora 
Forçamos agora 
As portas do dia 
Faremos um povo de igual 
rebeldia 
Faremos um povo de bantus 
iguais 
Na só Casa Grande do Pai 
 
Os Negros da África 
Os Afros da América 
Os Negros do Mundo 
Na aliança com todos os Povos 
da Terra.

É na reinvindicação de uma comunidade imaginada que as memórias do 
passado são evocadas dentro de um território de resistência e que se constrói uma 
relação com a ancestralidade, com o uso da terra, com a forma de organização e 
manifestações de identidade étnica e cultural, forma reiterada de conformação de 
um sujeito diaspórico. 

[...]Estamos chegando do fundo da terra,



Revista Athena, vol. 29, n° 02 (2025), Cáceres – MT26

estamos chegando do ventre da noite,
da carne do açoite nós somos,
viemos lembrar.

[...] Estamos chegando da morte nos mares,
estamos chegando dos turvos poroes,
herdeiros do banzo nós somos,
viemos chorar.

[...]Estamos chegando dos pretos rosários,
estamos chegando dos nossos terreiros,
dos santos malditos nós somos,
viemos rezar.

[...]Estamos chegando do chao da oficina,
estamos chegando do som e das formas,
da arte negada que somos
viemos criar.

[...]Estamos chegando do fundo do medo,
estamos chegando das surdas correntes,
um longo lamento nós somos,
viemos louvar. (Casaldáliga, 1982, p. 2)

 A missa dos Quilombos explora um caráter de estreita aproximação 
entre a literatura e a realidade histórica-social, estabelecendo a memória como 
matéria vertente, condição sine qua non, das experiências e que mantemos vivas 
pela recordação.

2 Uma abordagem memorialista da missa quilombos no viés da identidade 
cultural e memória coletiva

A questão fundamental aqui é a identidade como forma de rememoração. 
Quiçá, por  um pressuposto estabelecido que permite compreender que a  
recordação de povos, na diáspora, experimenta um modo próprio de consolidar o 
seu ser no mundo. Eis uma questão aos afrodescendentes. 

Percebemos, portanto,  que na Missa dos Quilombos reflete e se discute 
questões sociais e políticas,  confrontando a experiência fictícia da memória com 
o das vivências de uma comunidade marginalizada e que, muitas das vezes, perdeu 



Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 27

sua identidade por enfrentar o caráter de uma sociedade tradicional, conservadora 
e racista  que poucas vezes ressignifica, reconhece e valoriza as antigas tradições 
oriundas do povo africano; constituindo-se num dilema da cultura africana no 
Brasil, e  dentro do universo da representação quilombola. 

Em um ato de silenciamento, o tempo se encarrega de forjar a ideia de 
negritude em uma racionalidade com o espaço, nesse processo de reterritorialização 
da diáspora, vemos que as vozes do quilombo são silênciadas a cada dia. É no 
conceito historiográfico que encontramos as memórias individuais entrelaçadas 
na vida social de cada um, enfatizamos que colocamos a identidade como ato de 
passagem da recordação. 

Como nos aponta A missa dos Quilombos (1982, p. 8. ),

 [...] Mas um dia, uma noite, surgiram os Quilombos, e entre 
todos eles, o Sinaí Negro de Palmares, e nasceu, de Palmares, o 
Moisés Negro, Zumbi. E a liberdade impossível e a identidade 
proibida floresceram, “em nome do Deus de todos os nomes”, 
“que fez toda carne, a preta e a branca, vermelhas no sangue”. 
Vindos “do fundo da terra”, “da carne do açoite”, “do exilio 
da vida”, os Negros resolveram forçar “os novos Albores” e 
reconquistar Palmares e voltar a Aruanda.

 

Em Halbwachs,  quando explora a identidade cultural, vemos que o 
aspecto inseparável da memória de um grupo é a identidade cultural. Como 
expressão de determinada comunidade é formada e que reforça as lembranças 
compartilhadas que o grupo constituiu ao longo do tempo e, por sua vez, a 
memória coletiva organiza as experiências como referências em comum dos 
membros desse grupo (que lembra e interpreta o momento presente dentro dos 
atos do passado). Argumenta, ainda,  Halbwachs que a identidade cultural não é 
fixa, porém é reforçada por práticas de gravação que ocorrem em momentos de 
encontros, festividades. Salientamos a missa, com a sua liturgia, constituindo-se  
no encontro e na celebração de vivências partilhadas por meio das rezas e da 
oralidade.  

[...] E à espera do nosso Quilombo total
-o alto Quilombo dos céus-,
os braços erguidos, os Povos unidos



Revista Athena, vol. 29, n° 02 (2025), Cáceres – MT28

serão a muralha ao Medo e ao Mal,
serão valhacouto da Aurora desperta
nos olhos do Povo,
da Terra liberta
no QUILOMBO NOVO!!!

De Paul Ricoeur encontramos  dentro da investigação filosófica pelo 
ser. Para Ricoeur nesse trajeto, é mister abandonar O sujeito, nesse aspecto, 
compreende-se frente ao mundo em que habita na constante arte de refletir acerca 
dos mitos, símbolos e, consequentemente, do texto. Como segue os trechos, 

[...] Seremos Zumbis, construtores
dos novos QUILOMBOS queridos.
Nos muros remidos
da nossa Cidade,
nos Campos, por fim repartidos,
na Igreja do Rei,
de novo do Povo,
seremos a Lei
da nova Irmandade.
Iremos vestidos
das palmas da Vida.
Teremos a cor da Igualdade.
Seremos a exata medida
da humana feliz Dignidade.
Missa Dos Quilombos

Podemos salientar que uma literatura oral que perpassa o tempo e o 
espaço, persistindo nas raízes de um povo, é onde a memória se manifesta. O 
recorte que fazemos é da lembrança para os valores transmitidos, porém não 
podemos deixar de frisar que as raízes culturais de um grupo, se identifica com um 
destaque à memória coletiva e ao mecanismo de continuidade cultural.  A obra 
de Halbwachs salienta que a comunidade preserva e afirma suas características 
essenciais, adaptando-se sem perder a identidade, portanto, é a memória coletiva 
que transmite um reforço para o sentido de abrangência histórica e sentido de 
pertencer a uma comunidade que é o fator determinante de uma cultura. 



Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 29

Considerações Finais 

O presente trabalho buscou compreender a aplicação da memória coletiva 
e a identidade, duas categorias elucidativas que se conjugam na obra em análise, 
A missa dos Quilombos. O movimento enquanto grupo social Quilombola e sua 
visibilidade na luta de vozes, vez e lugar, que legitima um grupo social esquecido. 

 É pela regionalização que abordamos o caráter memorialístico no diálogo 
com os teóricos Halbwachs e Hall, que nos ajudaram a construir um embasamento 
para desenvolvermos a análise literária, sem perder a História como ponto ápice. 
E muitas vezes a Literatura e a História se desprendem, porém se faz necessário 
um diálogo interdisciplinar, pois é pela recordação da Missa, dos encontros que 
a memória afetiva se personaliza fazendo-se identidade de cada membro que 
participa com sua construção social.  E é por essa reconstrução de suas vivências 
que percebemos a longa jornada pela frente. 

Referências 

HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. Tradução de Beatriz Sidou. 2a ed. 
São Paulo:
Centauro, 2013.

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 11.ed. São Paulo: 
DP&A, 2006.

LP. Missa  dos  Quilombos.  Texto  de  Apresentação/Letras:  Pedro  Casaldáliga 
e  Pedro  Tierra. Música: Milton nascimento. Pilipps/Ariola, 1982.https://www.
servicioskoinonia.org/Casaldaliga/poesia/quilombos.htmAcesso: 15 nov 2024.

HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. Tradução de Beatriz Sidou. 2a ed. 
São Paulo:
Centauro, 2013.

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 11.ed. São Paulo: 
DP&amp;A, 2006.

DUARTE, Eduardo de Assis. Literatura, Política e Identidades. Belo Horizonte: 
UFMG, 2014.



Revista Athena, vol. 29, n° 02 (2025), Cáceres – MT30

DUARTE, Eduardo de Assis. Por um conceito de literatura afro-brasileira. In: 
DUARTE, Eduardo de Assis. Literatura e afrodescendência no Brasil: antologia 
crítica. v. 4 (História, teoria, polêmica). Belo Horizonte: Editora UFMG, s/d.

MARTINS, Leda Maria. Performance do tempo espiralar: poéticas do corpo-
tela. 1. ed. Rio de Janeiro: Cobogó, 2021.

O conteúdo deste texto é de responsabilidade de seus autores.


