
Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 43

MASCULINIDADE FRAGILIZADA: UM OLHAR SOBRE A 
PERSONAGEM RIGOBERTO, DE VARGAS LLOSA

***
MASCULINIDAD FRAGILIZADA: UNA MIRADA SOBRE EL 

PERSONAJE RIGOBERTO, DE VARGAS LLOSA

Fábio Júnio Vieira da Silva1 
Walnice Aparecida Matos Vilalva2

Recebimento do Texto: 07/02/2025
Data de Aceite: 03/03/2025

Resumo: O texto propõe apresentar uma análise da personagem don Rigoberto, personagem este presente 
nas narrativas, Elogio de la madrastra, novela publicada em 1988, e Los cuadernos de don Rigoberto, 
romance publicado em 1998, tomando como ponto de partida as personagens Alfonso e don Rigoberto, 
personagens que fazem parte não somente desses dois textos romanesco, mas também do texto infantil, 
Fonchito y la luna (2010) e El héroe discreto (2013), romances publicados pelo escritor peruano e Nobel 
de literatura em 2010, Jorge Mario Pedro Vargas Llosa. Nosso objetivo é analisar a personagem don 
Rigoberto, visando averiguar até que ponto ela representa o homem, macho e sua masculinidade, não 
somente na sociedade peruana e/ou latino-americana, mas pensando o homem em suas dinâmicas sociais 
e em sua intimidade sexual/erótica. As teorias utilizadas de Saffioti (1987); Hookes (2021); Dussel (1990); 
Bourdieu (2002) e Beauvoir (2016).

Palavras-Chave: América Latina. Masculinidade. Personagem. Romance. Vargas Llosa.

Resumen: El texto se propone presentar un análisis del personaje de don Rigoberto, figura presente en 
las narrativas Elogio de la madrastra (novela publicada en 1988) y Los cuadernos de don Rigoberto (novela 
publicada en 1998). Este análisis toma como punto de partida a los personajes de Alfonso y don Rigoberto, 
quienes forman parte no solo de estos dos textos novelescos, sino también del texto infantil Fonchito y la 
luna (2010) y de la novela El héroe discreto (2013), todas obras del escritor peruano y Nobel de Literatura 
2010, Jorge Mario Pedro Vargas Llosa. Nuestro objetivo es analizar al personaje don Rigoberto, buscando 
averiguar hasta qué punto representa al hombre, el macho y su masculinidad, no solo en la sociedad 
peruana y/o latinoamericana, sino considerando al hombre en sus dinámicas sociales y en su intimidad 
sexual/erótica. Las teorías utilizadas son de Saffioti (1987); Hookes (2021); Dussel (1990); Bourdieu 
(2002) y Beauvoir (2016).

Palabras Clave: América Latina. Masculinidad. Personaje. Novela. Vargas Llosa.

1 Mestre e doutorando em Estudos Literários pela Universidade do Estado de Mato Grosso no Programa de 
Pós-Graduação em Estudos Literários (PPGEL- UNEMAT), orientado pela doutora Walnice Aparecida Matos 
Vilalva e pesquisador do Núcleo de Pesquisa Wladimir Dias Pino. E-mail: fabiopedletras@gmail.com/ fabio.
junio@unemat.br
2  Doutora em Teoria e História Literária pela UNICAMP (2004), Pós-doutorado em Literatura Comparada 
pela Universidade de São Paulo – USP (2016). Pós-doutorado em Literatura Brasileira (em andamento) pela 
Universidade Federal de Londrina.  É professora adjunta da Universidade do Estado de Mato Grosso. E-mail: 
walnicevilalva@unemat.br



Revista Athena, vol. 29, n° 02 (2025), Cáceres – MT44

Introdução

A literatura latino-americana não precisa ser mercadológica e, muito 
menos, idealizada como uma literatura voltada para o puro entretenimento. 
A literatura da América Latina é uma urgência, uma necessidade de produzir 
identidades, de delimitar e difundir a cultura desse espaço global povoado de 
multiculturalismos. Há uma certa urgência no sentido de difundir os mais 
variados modus vivendi e necessidade de apresentar as temáticas e cenários que são 
extremamente belos e significativos no continente, bem como projetar um futuro 
em que o colonizador não tenha influência sobre as artes aqui produzida, talvez 
esse pensamento pareça utópico, uma vez que nem as artes e nem os discursos que 
fazem delas são inéditos. A ideia de decolonização não está presente nas obras de 
Vargas Llosa. Não é sobre o processo de descolonização que este artigo pretende 
abarcar, mas a configuração das masculinidades presentes nas obras, Elogio de la 
madrastra, e Los cuadernos de don Rigoberto.

Os romances que elegemos para analisar as peripécias das personagens são 
romances urbanos, pois todos os cenários fazem parte da capital peruana, Lima. 
Nossa reflexão se dará a partir das peripécias estabelecidas entre as personagens 
masculinas, Alfonso e don Rigoberto, em seus tratos com as personagens 
femininas, Lucrecia e Justiniana. Utilizando-nos dos discursos estabelecidos entre 
as personagens procuraremos delinear e caracterizar o macho, homem latino, 
que as obras procuram representar. No entanto, estaremos atentos ao que indica 
Saffioti (1987) em seu livro, O poder do macho, de 1987.

No entanto, a razão mais importante do desinteresse dos 
homens pela problemática feminina reside no fato de que, 
em geral, não se lhes mostra a face oculta do “privilégio” 
do macho. E por que não o fazem? Ora, no momento em 
que o homem entender que também ele e prejudicado pelas 
discriminações praticadas contra as mulheres, a supremacia 
masculina estará ameaçada. E com ela estarão também 
ameaçados o duplo padrão de moral que alimenta a família 
burguesa, a própria família, o domínio dos poderosos. 
(Saffioti, 1987, p.p. 6-7)



Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 45

Na argumentação da autora há uma preocupação que está além da 
problemática do universo feminino, mas como o homem pode ser o agente 
agravador desses questionamentos. É certo que houve consideráveis mudanças 
sociais a partir dos estudos feministas, inclusive em países como Brasil e Peru, 
no entanto ainda precisamos compreender como o machismo, característica 
crucial das sociedades patriarcais, comparece nos enredos de romances como 
os que estamos a abordar. E não somente nesses, mas também em outros textos 
inclusive da literatura brasileira escrita por mulheres como nos contos de Lygia 
Fagundes Telles, para exemplificar, mencionaremos dois contos presentes na 
coletânea Antes do baile verde (1970), o Venha ver o pôr do sol e O menino. 
No primeiro, temos uma trama da personagem masculina (Ricardo) que, para 
se vingar da ex-namorada (Raquel), por ela ter escolhido um outro homem 
com melhores condições financeiras, ela convida para ver o mais belo do pôr 
do sol pela última vez e acaba por a trancafiar em uma tumba no fim de um 
cemitério abandonado. “Durante algum tempo ele ainda ouviu os gritos que se 
multiplicaram, semelhantes aos de um animal sendo estraçalhado” (Telles, 2009, 
p.143). Já o segundo, trata da traição feminina, a mãe depois de se arrumar toda, 
leva o filho ao cinema e lá deixa ser tocada nas mãos e nas coxas por um homem 
que o menino desconhece. O menino volta para casa e encontra seu pai no sofá, 
com toda vontade de contar-lhe sobre o que a mãe fez, porém resite: “O menino 
encarou-o demoradamente. Aquele era o pai. O pai. Os cabelos grisalhos. Os óculos 
pesados. O rosto feio e bom...” (Telles, 2009, p.176). Nesse caso, como não há uma 
descoberta, não há uma punição para a mulher, quem se autopune é o menino que 
vai ao quarto chorar enquanto o pai continua sua leitura do jornal. Essa ideia de 
ter relacionamentos perfeitos com a estrutura de família patriarcal ainda persiste, 
porém sempre houve trincamentos. Essas rachaduras são apontadas pelos textos 
romanescos desde sempre. A estrutura familiar defendida na sociedade patriarcal 
se esvazia, e não é de hoje, a literatura como uma bússola sempre aponta para algo 
novo. O que de certa forma já aparecia nos romances libertinos do século XVIII, 
por exemplo, Tais narrativas sempre colocaram em evidencias as instituições 
religiosas e estatais, entre elas a estruturação familiar, para a partir desse lugar 
mostrar o declínio dessa organização, não somente os libertinos, mas também as 
narrativas picarescas.



Revista Athena, vol. 29, n° 02 (2025), Cáceres – MT46

Rigoberto e seus escritos: o homem e seus pensamentos

Ao que nos parece, os romances Elogio de la madrastra e Los cuadernos de 
don Rigoberto, estão de certa forma alinhados e procuram defender a estrutura de 
familia em que se evidencia a dominação masculina. Não somente pela quantidade 
de personagens, mas também pela hierarquização destes. 

Quando se trata do patriarcado a socióloga Bell Hookes, em seu livro, 
Deseo de cambiar: Hombres, masculinidade y amor, declara:

El patriarcado es la enfermedad social más mortífera que 
ataca el cuerpo y la mente de los hombres de nuestro país. 
Sin embargo, la mayoría de los hombres no utilizan la palabra 
“patriarcado” en la vida diaria. La mayoría de los hombres 
nunca piensa en el patriarcado, lo que significa, cómo se crea 
y se mantiene. Muchos hombres de nuestro país no podrían 
deletrear la palabra o pronunciarla correctamente. La palabra 
“patriarcado” simplemente no es parte de su pensamiento o 
de su discurso cotidiano normal. Los hombres que han oído 
y conocen la palabra suelen asociarla con la liberación de 
la mujer, con el feminismo y, por tanto, la descartan como 
irrelevante para sus propias experiencias. (Hookes, 2021, 
p.33)

 
Nessa perspectiva, não há que admirar que a literatura reproduza alguns 

aspectos sociais importantes que precisam ser averiguados em sua funcionalidade. 
Ou seja, escritores que conseguem defender o patriarcado sem o questionar, pelo 
contrário, oferecem aportes que subsidiam suas defesas. Como bem argumenta 
a socióloga no excerto, a palavra não faz parte do rol de palavras corriqueiras 
e quando aparece nas discussões é logo descartada porque está geralmente 
associada aos estudos feministas, ou ao feminismo de maneira geral. Contudo, ao 
olharmos as narrativas de Vargas Llosa, principalmente Elogio e Los cuadernos, 
nos deparamos com narradores e personagem que representam bem essa tipologia 
social. Em que se procura manter um discurso religioso, conservador e preservar 
o que podemos chamar de heteronormatividade.

Há um rechaço de parte do feminismo em uma das anotações de don 
Rigoberto em Los cuadernos de don Rigoberto,



Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 47

Estoy seguro que no todos ustedes son maricones, única 
razón tibiamente aceptable para justificar el pantalonismo 
rotario (león, kiwani, boyscout, etcétera). Esta es mi 
tesis: ser rotario es un pretexto para pasar unos buenos 
ratos masculinos, a salvo de la vigilancia, servidumbre o 
formalidad que, según ustedes, impone la cohabitación con 
la mujer. Esto me parece tan anticivilizado como la paranoia 
de las recalcitrantes feministas que han declarado la guerra 
de los sexos . (Llosa,1997, p.73).

Esse é um fragmento usado pela personagem don Rigoberto para criticar 
os rotarianos que ele chega a comparar alguns com homossexuais. Quando se 
coloca o discurso nessa perspectiva há uma tentativa de não somente rebaixar 
aos rotarianos, mas também de desvalorizar o homem por sua prática sexual, 
sua identidade e, por fim, repete-se o que vem sendo produzido na sociedade. 
Tal posição discursiva pode revelar uma fuga, a tentativa de repudiar algo que 
pouco lhe diz respeito, associando isso a uma identidade sexual pode soar como 
se a personagem procurasse camuflar em si sua própria identidade sexual, ou na 
melhor das hipóteses, se reafirmar macho procurando encaixar os outros em uma 
categoria que ele de alguma forma acha menor, ou que por se identificar, despreza. 
Nas palavras de Hookes (2021): “El patriarcado necesita el dominio masculino 
por cualquier medio, por eso apoya, promueve y perdona la violencia machista” 
(Hookes, 2021, p.33). Sobre a ótica do que diz a autora, nossa personagem 
encontra um lugar de apoio para proferir tais discurso. Uma vez que ele usa “que 
no todos ustedes son maricones”, a personagem não só violenta o discurso, mas 
procura promover os que não se enquadram como homossexuais, violenta na sua 
intimidade e, para tanto, violenta também os que são hétero, ao dizer que estes 
participam do Rotari porque tal participação promove aos homens “pasar unos 
buenos ratos masculinos” que só são permitidos longe das mulheres.

Quando esse mesmo narrador-personagem, em momentos anteriores, 
ao ler suas anotações sobre a prática desportiva no subtítulo, Diatriba contra 
el deportista, informa ao leitor seu modo de ver os homossexuais, para tanto 
mobiliza seu conhecimento da cultura grega e mescla a antiguidade e a atualidade 
para descrever o motivo de não arriscar a ter relações homoafetivas. Em um 
primeiro momento ele afirma:



Revista Athena, vol. 29, n° 02 (2025), Cáceres – MT48

El deporte, cuando Platón, era un medio, no un fin, como ha 
tornado a ser en estos tiempos municipalizados de la vida. 
Servía para enriquecer el placer de los humanos (el masculino, 
pues las mujeres no lo practicaban), estimulándolo y 
prolongándolo con la representación de un cuerpo hermoso, 
tenso, desgrasado, proporcionado y armonioso, e incitándolo 
con la calistenia pre-erótica de unos movimientos, 
posturas, roces, exhibiciones corporales, ejercicios, danzas, 
tocamientos, que inflamaban los deseos hasta catapultar a 
participantes y espectadores en el acoplamiento. Que éstos 
fueran eminentemente homosexuales no añade ni quita 
coma a mi argumentación. (Llosa, 1997, p.55).

Faz-se inteiramente necessário pensar no que a personagem observa para 
poder descrever quase poeticamente os homens em suas práticas de desporto. 
Observação que se externa, mas que se exaure na expressão “no añade ni quita 
coma a mi argumentación”, uma perda de tempo então seria praticar esportes. 
Ou tal prática estaria restrita somente aos homossexuais. Em se tratando da 
Grécia antiga, esse discurso teria talvez fundamento, porém quando esse mesmo 
discurso é transposto para a atualidade, como bem enfatiza a personagem: “como 
ha tornado a ser en estos tiempos municipalizados de la vida”, lançando mão do 
contexto grego, parece deixar claro que o que será dito a seguir diz respeito a 
uma prática de esporte exclusivamente homossexual, com uma diferença, lá as 
mulheres não praticavam. Disso bem sabemos, que as conquistas femininas são 
muito recentes e que a luta das mulheres na América latina ainda é constante e 
desafiadora. Os espaços ocupados pelos homens e as diferenças nos tratamentos e 
salário ainda são temas de ampla discussão no meio político, social e na academia.

Nessa diatribe, essa crítica ferrenha que o narrador-personagem faz 
questão de escrever em seus cadernos não escapa o vislumbre dos corpos e 
as atitudes dos atletas. A linguagem não deixa escapar aos olhos do leitor os 
movimentos, veja quantos detalhes a personagem no uso do discurso mostra ao seu 
espectador; “cuerpo hermoso, tenso, desgrasado, proporcionado y harmonioso”. 
Os adjetivos sobescritos dão conta do que os olhos do interessado desejam. Pela 
perspectiva da admiração do corpo masculino em seus pormenores, percebemos 
a presença de certa feminilidade na construção da personagem don Rigoberto. 
Dussel (1990) afirma: “La mujer es la portadora privilegiada de la femineidad, 



Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 49

pero no es exclusiva, el varón sería el portador privilegiado de la masculinidad, 
pero no exclusivo” (Dussel, 1990, p.30). Por mais que don Rigoberto se defina 
como homem viril, que satisfaz sua mulher, em Los cadernos de don Rigoberto 
essa ideia fica restrita a anotações fantasiosas. É evidente que a virilidade está 
relacionada ao comportamento do sujeito do sexo masculino, e essa virilidade se 
compraz no interdito sexual. Momento em que o masculino tem a possibilidade se 
animalizar, tornando-se o macho (homem) em relação à fêmea (mulher). Mesmo 
o homem se supondo viril, Beauvoir (2016) afirma:

Há numerosos homens que não aceitam nunca essa divisão 
entre a carne e a consciência. Com muito mais razão a 
maioria das mulheres não consentirá em encará-la. Há, de 
resto, nisso, uma mentira a que elas são mais sensíveis do 
que o homem: o cliente que paga é também um instrumento, 
dele se serve o parceiro como de um ganha-pão. O orgulho 
viril mascara ao homem os equívocos do drama erótico. 
(Beauvoir, 2016, p.512).

Don Rigoberto não é de carne e osso, mas ao representar um homem, 
casado, com filho e empregados, morador de Lima, capital do Peru, se inscreve 
como sujeito narrativo que é passível de análise e capaz de transmitir os ideais 
da cultura em que está inserido. Portanto carrega consigo, pelo menos no nível 
da linguagem um corpo (carne) e um discurso (consciência). Amalgamando 
em seu discurso o máximo de elementos culturais que o faz representante desse 
sujeito latino já estabelecido, advindo de um processo de colonização e de um 
agregado enorme de culturas as quais se se insere. E a cultura da dominância 
masculina toma parte de sua principal maneira de dialogar com os leitores. É 
importante ressaltar que não é só don Rigoberto que se embrenha nessa ideia de 
que o homem para ser digno de tal definição seja viril, uma vez que a virilidade, 
de acordo com Beauvoir, “mascara ao homem os equívocos do drama erótico”, 
ou melhor, o animaliza. Uma vez que o erótico é intrínseco ao ser humano, o 
coito passa a ser puramente carnal e não encerra na consciência nenhum tipo de 
sentimento se fixando na esfera do gozo, da satisfação imediata e efêmera.

Nos discursos de don Rigoberto o homem se torna insensível ao que o 
outro sente, pois não há e não somos informados pelo narrador se houve algum 



Revista Athena, vol. 29, n° 02 (2025), Cáceres – MT50

luto quando da ocasião da expulsão de Lucrecia depois do diálogo que tivera com 
Alfonso, e este lhe informou que Lucrecia teve um orgasmo indecifrável e contou 
da redação que tinha como título Elogio de la madrastra:

–¿Sabes que me gustaría leer ese “Elogio de la madrastra’?
–Claro, papacito –se entusiasmó el niño. Se puso de pie de 
un salto y echó a correr–. Así, si hay una falta, me la corriges.
En los pocos minutos que tardó Fonchito en volver, don 
Rigoberto sintió que el malestar crecía. ¿Demasiado whisky, 
tal vez? No, qué ocurrencia. ¿Indicaba esa opresión en 
las sienes que caería enfermo? En la oficina, había varios 
griposos. No, no era eso. ¿Qué, entonces? Recordó aquella 
frase de Fausto que lo había conmovido tanto de muchacho: 
“Amo al que desea lo imposible”. Él hubiera querido que 
fuera su divisa en la vida, y, en cierta forma, aunque de 
manera secreta, alentaba la sensación de haber alcanzado 
aquel ideal. ¿Por qué tenía ahora la angustiosa premonición 
de que un abismo se abría a sus pies? ¿Qué clase de peligro 
lo amenazaba? ¿Cómo? ¿Dónde? Pensó: Es absolutamente 
imposible que Fonchito haya oído decir a Lucrecia “Tuve un 
orgasmo riquísimo”. (Llosa, 2008, p.p. 119-120).

Há na mente da personagem uma gama de pensamentos que desembocará 
na leitura da redação, tal leitura causará o afastamento do casal, porém o leitor 
não ficará sabendo de imediato, seus anseios serão sanados pelo narrador em um 
outro momento, ou seja, o leitor só descobrirá que houve separação no Epílogo. 
No momento em que Justiniano questiona a falta de remorso que carrega por 
ter provocado a separação do pai da madrasta. No fragmento acima parece não 
acreditar no que ouviu do filho, mas a narrativa de Elogio de la madrastra não 
nos permite ter acesso ao que ocorre depois e nem como essas questões são 
respondidas. O desfeche parece ser o silenciamento do discurso feminino frente 
à dominação masculina. O apagamento dos dois discursos na narrativa faz-nos 
refletir a respeito da superioridade masculina, ou seja, a mulher não estaria apta 
a se defender, pelo menos é o que fica claro para o leitor, pois todo o subcapítulo, 
“La mala palabra”, se estrutura no diálogo entre pai e filho, a Lucrecia se resume 
a um discurso mínimo: “–Hola, hola, caballero y caballerito –cantó desde el 
umbral del escritorio doña Lucrecia” (Llosa, 2008, p.121). O mínimo é dado à 
personagem feminina e ao leitor que espera uma discussão e anseia por uma 



Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 51

defesa dessa personagem, no entanto, a lacuna narratológica será preenchida, 
não suficientemente, no epílogo e dez anos mais tarde com a publicação de Los 
cuadernos de don Rigoberto, esses lugares bem demarcados evocam o pensar a 
respeito de uma certa dominação que até algum tempo era amalgamada ao termo 
“honra”, nas palavras de Bourdieu (2012):

[...] o homem “verdadeiramente homem” é aquele que se 
sente obrigado a estar à altura da possibilidade que lhe 
é oferecida de fazer crescer sua honra buscando a glória 
e a distinção na esfera pública. A exaltação dos valores 
masculinos tem sua contrapartida tenebrosa nos medos e nas 
angústias que a feminilidade suscita: fracas e princípios de 
fraqueza enquanto encarnações da vulnerabilidade da honra, 
da h’urma (o sagrado esquerdo feminino, oposto ao sagrado 
direito, masculino), sempre expostas à ofensa, as mulheres 
são também fortes em tudo que representa as armas da 
fraqueza, como a astúcia diabólica. (Bourdieu, 2012, p. 64. 
Grifos do autor).

A narrativa não isenta o leitor de compreender a postura do narrador 
em detrimento de suas personagens, nada é dito ao léu, o que não é dito também 
significa muito. O texto com suas lacunas exige do leitor seu preenchimento. E, 
que tem um duplo apagamento dos atos que sucedem ao fato da leitura da redação 
de Alfonso, permite inferir significado a partir do que fora narrado antes e muito 
depois do sobressalto que a narrativa dá antes do epílogo. Que é uma curta história 
que buscar refazer o anúncio do nascimento de Jesus pelo anjo, reforçando na 
narrativa o marianismo e a ideia de maternidade e santidade, para reforçar a ideia 
de estrutura familiar estabelecida pelo patriarcado que é a base das sociedades que 
tem o cristianismo e o judaísmo como bases religiosas.  	

Pensando nas lacunas textuais do romance mobilizamos o excerto 
supracitado para pensar a respeito de duas possibilidades para esse apagar, 
uma é a manutenção da honra masculina que não pode ser maculada com uma 
infidelidade feminina e não somente isso, a infidelidade estaria relacionada ao 
estupro de vulnerável. Don Rigoberto como um homem, não pode e nem deixaria 
a sua honra maculada, ele, como representação do homem viril, tem de aumentar 
essa honra, não a diminuir com um assunto tão sério como esse.



Revista Athena, vol. 29, n° 02 (2025), Cáceres – MT52

O segundo apagamento na narrativa parece-nos estar relacionado fato 
de que a mulher está na esfera inferior, no entanto, não como seres propensos a 
falhas, como seres corrompedores e com muita astucia “diabólica”, nesses termos 
pensamos a mulher nas mais variadas narrativas fundamentais, como na bíblica, 
na qual Eva convence Adão de comer o fruto proibido, e em muitas outras em que 
a mulher protagoniza momentos marcantes e impérios são destruídos por causa 
de suas influências sobre homens e deuses, como acontece nas narrativas gregas.

Ainda na perspectiva de Bourdieu, quando diz que a mulher está sempre 
exposta às ofensas, nas narrativas de Llosa, essas mulheres são subjugadas tendo 
como valor primordial o corpo em detrimento de seus sentimentos e intelecto. 
No caso de Lucrecia, temos o desenrolar dos fatos e ficamos estarrecidos quando 
lemos:

-No me fui de la casa -lo reprendió doña Lucrecia, entre 
dientes-. Rigoberto me largó como a una puta. ¡Por tu culpa! 
-No digas lisuras, madrastra -El niño alzó ambas manos, 
escandalizado-. No las digas, no te sienta. A pesar de la 
pena y la cólera, doña Lucrecia estuvo a punto de sonreír. 
¡No le sentaba decir palabrotas! ¿Niñito perspicaz, sensible? 
Justiniana tenía razón: una víbora con cara de ángel, un 
Belcebú. (Llosa, 1997, p.12).

A palavra dada a personagem Lucrecria em um único enunciado denota 
o que fora deixado de mencionar em Elogio de la madrastra. A personagem faz 
emergir no texto narrativo um enunciado que não só evoca o pejorativo, mas 
faz o leitor pensar em que situação a relação havia terminado. Uma vez que, 
despedir uma puta ou dispensar uma mulher profissional do sexo pode variar 
muito de acordo com o modo e as condições que tal trabalho foi realizado, ou 
ainda, as condições financeiras do vão pagante por tal trabalho. Pensando em 
don Rigoberto como um intelectual, amante das artes eróticas e nada apegado à 
espiritualidade, esperaria dele outro tratamento. No entanto, há nas cenas em que 
ele e Alfonso conversam um ingrediente extra, o álcool, que por vezes ele se refere 
como algo que parece estar alterando seus sentidos.  

Largar Lucrecia como se larga uma puta, faz todo sentido quando se há 
um nível elevado de estresse, no entanto, parece que o diálogo fora mínimo e o 



Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 53

objetivo do menino alcançado. Levando em conta tais acontecimentos, podemos 
pensar que, se a mulher é do sexo frágil por não ter a mesma força física que o 
homem, este por sua vez se fragiliza a ponto de tornar-se irracional, fazendo-o 
operar socialmente como um animal, ou seja, alocar o homem em seu lugar de 
macho, ou homem com H, que ao não aceitar tais atitudes femininas, no caso de 
don Rigoberto, a relação sexual entre o filho menor de idade, Alfonso, e sua a 
madrasta, Lucrecia. 

Na narrativa só ficamos sabendo que Lucrecia foi largada como uma 
puta por intermédio dela mesma, ao homem não é dado o direito de falar de 
tais nuances, por quê? O motivo é simples, se o homem expressa o que sente 
desmorona a ideia de macho, rústico e viril, nas palavras de Safiotti (1987): 

Mas ser macho não significa somente ter êxito econômico. 
Ao macho estão sempre associados valores tais como força, 
razão, coragem. Logo, os raquíticos, os afetivos, os tímidos 
são solicitados impositivamente a se comportarem de forma 
contraria as suas inclinações. São, pois, obrigados a castrarem 
certas qualidades por serem estas consideradas femininas, 
por conseguinte, negativas para um homem. Para não correr 
o risco de não encarnar adequadamente o papel do macho 
o homem deve inibir sua sensibilidade. (Saffioti, 1987, p. 
25).	

As duas narrativas, as quais nos debruçamos, abarcam a ideia que nos traz 
esse pensamento de Saffioti, temos dois personagens masculinos que congregam 
diferentes formas de agir no seu mundo de macho dominador. Don Rigoberto, 
o provedor que domina a mulher e o filho Alfonso que com seus discursos e 
choros consegue dominar também a madrasta e impor-lhe tarefas que a princípio 
parece a ela descabida e desnecessária. Alfonso com seus dengos e choros expõe 
sua fragilidade, sua beleza e seus traços angelicais. Em contrapartida, temos don 
Rigoberto bastante reservado, poucas falas diretas, no entanto, o conhecemos 
pelas suas anotações em seus cadernos e pelo narrador que nos informam 
os pensamentos e ações que o corpo sofre por causa desses pensamentos, isso 
é evidenciado no subcapítulo “Abluciones de don Rigoberto” em Elogio de la 
madrasta, nessa parte da narrativa don Rigoberto se demora no banheiro, se 
limpa, se olha, pensa, faz reflexões sobre arte e erótica, tem ereções. Isso tudo 



Revista Athena, vol. 29, n° 02 (2025), Cáceres – MT54

destoa da condição de homem, macho. O macho em nossa sociedade até pouco 
tempo deveria evidenciar sua virilidade em seus tratos com os demais, nas roupas 
rústicas e na aparência, por vezes descuidada, como roupas que demonstravam o 
trabalho braçal e barba por fazer. Demorar-se ao banho e cuidar de cada parte do 
corpo não era tarefa dos homens tido como viris, isso ficava a cargo das mulheres. 
Tal situação está empregado no consciente das sociedades machistas que as 
mulheres sempre se atrasam em se arrumar para sair.

Considerações Finais
 

Eleger a personagem don Rigoberto para analisar sua constituição 
masculina é desafiador, porque a personagem segue seu constructo a partir da 
exemplaridade mais cruciais do que podemos chamar de sociedade patriarcal 
e machista. Nele percebemos algumas condições necessária à defesa dessa 
sociedade. A construção dessa personagem favorece sobremaneira a estruturação 
das narrativas eróticas llosiana. Uma vez que o vimos cumprir seu papel marital 
desde o primeiro capítulo de Elogio de la madrastra até o epílogo de Los cuadernos 
de don Rigoberto. Para que esse papel sirva de exemplo, a personagem se fragiliza, 
ou fragiliza sua masculinidade deixando aberta a porta para essa análise. Uma vez 
que, as condições necessárias para que a personagem se categorize como sujeito 
narrativo é necessário que se submeta a todas as questões humanas. Porque, como 
ser humano as personagens são constituídas a partir das relações que estabelecem 
com o tempo, espaço e as demais personagens na diegese narrativa.

Don Rigoberto faz seu papel no coito com Lucrecia, porém, há momentos 
em que se pega na solidão do cuarto de baño, tendo ereções em pensar em seu 
próprio corpo. Por vezes tenta manter sua condição de macho ao não demonstrar 
o que está sentindo. Há dois momentos cruciais, na conversa com Alfonso, o 
que sente atribui ao wisk que está tomando, mas quando Lucrecia os saúdam, a 
narrativa se encerra e volta com os desfechos prontos. A narrativa esconde o que 
don Rigoberto sente ao despedir Lucrecia, não há luto para ser narrado, não há 
explicação narratológica íntima para os sentimentos da nossa personagem. 

Nem o narrador, nem a personagem tem o que dizer, pois se o fizessem 
fragilizaria as masculinidades de ambos. A mulher é permitida dizer o que sente, ao 



Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 55

homem resta-lhe esconder seus sentimentos, não chorar e nem lamentar. Porque 
na sociedade que diz que o homem para ser macho precisa inibir o que sente, e 
se portar, em algumas condições grosseiramente, porque “homem não chora”, nas 
narrativas, quem chora são as mulheres e o menino Alfonso. Portanto, a condição 
masculina de don Rigoberto também é frágil, e seus espectros sentimentais 
atendem ao que a narrativa propõe, porém não exime dele a fragilidade presente 
também em todos os homens ditos machos, viris e dominadores.

Referências

BABINEAUX, María Fernández: El discurso contracultural: La Madre Santa 
y la madre sexual en Elogio de la madrastra de Mario Vargas Llosa. Espéculo. 
Revista de estudios literarios. Universidad Complutense de Madrid, Vol. 2, Nº. 4, 
2010, págs. 1-13.

BAKHTIN, Mikhail. Questões de literatura e estética: a teoria do romance. 
Tradução de Aurora Fornoni Bernadin [et al]. 7. ed. São Paulo: Hucitec, 2014.

BARTHES, Roland. Fragmentos de um discurso amoroso. Tradução: Hortênsia 
dos Santos. 16. ed. Francisco Alves editora, Rio de Janeiro, 2001.

BARTHES, Roland. Incidentes. Tradução: Júlio Castañon Guimarães. Rio de 
Janeiro: Editora Guanabara, 1988.

BARTHES, Roland. O prazer do texto. Tradução: J. Guinsburg. 6. ed. Perspectiva, 
São Paulo, 2015.

BATAILLE, Georges. A parte maldita, precedida de “a noção de dispêndio”. 
Tradução: Júlio Castañon Guimarães. 2. ed. Autêntica, Belo Horizonte, 2013.

BATAILLE, Georges. O erotismo. Tradução: Fernado Scheibe. 1. ed. Autêntica, 
Belo Horizonte, 2017.

BAUDRILLAR, Jean. Da sedução. Tradução de Tania Pellegrini. Campinas: 
Papirus, 1991.

BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo: a experiência vivida. Tradução de 
Sérgio Milliet. 3 ed. Nova Fronteira, Rio de Janeiro, 2016.



Revista Athena, vol. 29, n° 02 (2025), Cáceres – MT56

BIRMAN, Joel. Gramaticas do erotismo: a feminilidade e as suas formas de 
subjetivação em psicanálise- 1 ed. Civilização brasileira, Rio de Janeiro, 2001.

BORÓN, Atílio. O feiticeiro da tribo: a farsa de Mario Vargas Llosa e do 
neoliberalismo na América Latina. Tradução de Franco Lopes. Autonomia 
literária, São Paulo, 2021.

BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina/Pierre Kühner. Tradução Maria 
Helena Bertrand - 11° ed. Bertrand Brasil, - Rio de Janeiro. 2012.

CARDIM, Leandro Neves. Corpo. (Filosofia frente &verso). São Paulo: Globo, 
2009.
DUSSEL, Enrique. Para una erotica latino-americana. Fundacion Editorial el 
perro y la rana, Caracas, 2007.

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade I: a vontade de saber. Tradução de 
Maria Thereza da Costa Albuquerque. 13. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1988.

FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade II: o uso dos prazeres. Tradução 
de Maria Thereza da Costa Albuquerque. 8. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1984.

FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade III:   cuidado de si. Tradução de 
Maria Thereza da Costa Albuquerque. Rio de Janeiro: Graal, 1985.

HOOKS, Bell. El deseo de cambiar: hombres, masculinidad y amor- Tradução 
de Javier Sáez del Álamo- 1.ed. Bellatierra edicions. Manchester, 2021

LLOSA, Mario Vargas, Os cadernos de don Rigoberto - tradução Joana Angélica 
d’Avila Melo. – Rio de Janeiro: Objetiva, 2012.

LLOSA, Mario Vargas. Elogio da madrasta - tradução Ari Roitman, Paulina 
Wacht. - Rio de Janeiro: Objetiva, 2012.

LLOSA, Mario Vargas. Elogio de la madrastra. 1ª ed, Alfaguara, Buenos Aires 
2008.

LLOSA, Mario Vargas. Los cuadernos de don Rigoberto. 1ª ed, Alfaguara, 
Madrid. 1997.

PÉREZ, Carlos D. Do gozo criador. Tradução de Rolando Lazarte. Campinas: 
Escuta, 1987.



Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 57

REIS, Carlos. Dicionário de Estudos Narrativos. Grupo Almedina S.A. Coimbra, 
2018.

ROSENFELD, Anatol. Texto/Contexto I. 4. ed. São Paulo: Perspectiva, 2015.

SAFFIOTI, Heleieth. O poder do macho. São Paulo: Moderna, 1987.

SANTAEMILIA, José: “Amor y erotismo en Vargas Llosa y su traducción al inglés”. 
TRANS: revista de traductología, 2010 p. 125-141

TACCA, Oscar. As Vozes do Romance. 2ª edição. Tradução de Margarida 
Coutinho Gouveia. Coimbra, Portugal: Livraria Almedina, 1983.

TELLES, L F. Antes do baile verde. São Paulo: Companhia das Letras, 2009.

O conteúdo deste texto é de responsabilidade de seus autores.

 


