
Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 59

EM BUSCA DO TEMPO PERDIDO: MARCEL PROUST E O 
CÂNONE REDESCOBERTO

***
 EM BUSCA DO TEMPO PERDIDO: MARCEL PROUST Y EL 

CANON REDESCUBIERTO

Glaubber Silva Lauria1

Recebimento do Texto: 29/03/2025
Data de Aceite: 18/04/2025

Resumo: No presente trabalho, desenvolveremos uma análise sobre como Marcel Proust, 
ao escrever Em busca do tempo perdido, tornou-se não apenas parte do estabelecido 
cânone acadêmico na prosa do mundo ocidental, mas fez desse algo ainda mais hermético 
e complexo enquanto estrutura romanesca, dando densidade e fôlego a um gênero que se 
o críamos cristalizado elevou-se desta vez a um patamar ainda não alcançado por nenhum 
outro de seus pares; utilizando-nos, para tanto, de teóricos como Harold Bloom, Pietro 
Citati, entre outros.

Palavras-chave: Tempo. Memória. Em busca do tempo perdido. 

Resumen: En el presente trabajo, desarrollaremos un análisis sobre cómo Marcel Proust, 
al escribir En busca del tiempo perdido, se convirtió no solo en parte del canon académico 
establecido en la prosa del mundo occidental, sino que hizo de este algo aún más 
hermético y complejo como estructura novelesca, dando densidad y aliento a un género 
que, si creíamos cristalizado, se elevó esta vez a un nivel aún no alcanzado por ninguno de 
sus pares; utilizando, para ello, a teóricos como Harold Bloom, Pietro Citati, entre otros.

Palabras clave: Tiempo. Memoria. Em busca do Tempo Perdido.

1 Glaubber Silva Lauria é poeta e possui formação em teatro com ênfase em dramaturgia, é Mestre em Estudos 
Literários com dissertação sobre o romancista Ricardo Guilherme Dicke (1936-2008) e Doutorando na mesma 
área, com tese sendo desenvolvida sobre o poeta Pio Vargas (1964-1991), pela Universidade do Estado de 
Mato Grosso. Publicou por sua editora Kylix: Jardim das Rosas em Caos e Não te Desesperes Cariátide.  Email: 
glaubber.lauria@unemat.br 



Revista Athena, vol. 29, n° 02 (2025), Cáceres – MT60

Introdução

Se a concepção primordial da opus magna de Marcel Proust (1871-1922), 
À la recherche du temps perdu (Em busca do tempo perdido) (1913-1927), advém 
de análises estéticas do inglês John Ruskin (1819-1900) como La Bible d’Amines 
(1904), prefaciada, traduzida e anotada pelo francês, os padrões de sua estrutura 
catedralesca foram inspirados nos arranjos das cenas de La comédie humaine de 
Honoré de Balzac (1799-1850) e nos ciclos operísticos do compositor alemão 
Richard Wagner (1813-1883), especialmente Der Ring des Nibelungen (O Anel 
de Nibelungo), tetralogia calcada na mitologia germânica; exercício perfunctório, 
mas de extrema necessidade quando ousamos adentrar um universo tão denso e 
complexo como o de Proust. 

O que move o constructo de suas imagens dentro dos sete volumes da 
obra é a noção de descoberta artística através de movimentos mnemônicos, 
toda a opacidade do tempo decorrido é revivificada por meio de sondagens em 
abismos, como se um escafandrista descesse aos inacessíveis universos submersos 
para de lá retornar com as pérolas sígnicas que simbolizarão sua redescoberta da 
arte mediante não a uma deificação, mas relevando os mistérios envolvidos no 
ordinário que são as chaves ocultas de nossos processos interiores e construções 
subjetivas que nos definem dentro do espaço a que estamos circunscritos.    

Temeridade ou não, somos interessados em filiar Marcel Proust em 
uma corrente estética que nos oriente para abordagens e percepções outras, se 
Ruskin define a concepção estética dos Pré-Rafaelistas e Balzac funda as bases 
realistas do moderno romance, enquanto Wagner faz os perpétuos acenos de um 
romantismo sempre em voga, somos tentados a extrapolar a corrente comum que 
aponta Proust sempre atrelado ao impressionismo, ligando seu nome aos pintores, 
símbolos do movimento, que tanto admirava ou aos músicos que celebrou, sejam 
eles Edgar Degas (1834-1917), Pierre-Auguste Renoir (1841-1919), César Frank 
(1822-1890) ou Claude Debussy (1862-1918); saltemos, então, um passo em 
direção a uma estética dessa, derivada de Art Nouveau. 

A lavrada artesania de sua pena esculpe palavras como um velho cinzel 
em prataria antiga, burilando ornatos e flores com um delicado painel que quase 
vidro, faz com que nos lembremos de um dos frágeis vasos de René Lalique 



Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 61

(1860-1945), ou suas libélulas em joias esculpidas; se Marcel Proust não chegou 
a desfrutar as gavinhas e arabescos Art Nouveau, é ele sem dúvida a origem das 
flores que a prenunciam. 

Subscrever o Sr. Marcel, assim lhe chamava sua colaboradora Céleste 
Albaret, dentro da proposta canônica não é apenas repetitivo, enfadonho e pobre, 
pois a própria proposta é de uma veleidade nefanda. Proust não é apenas o maior 
estilista da moderna prosa romanesca, ele também o é por extensão, pois se os 
treze títulos de Em busca do tempo perdido suplantam em quantidade de páginas 
e delicadezas uma certa nobreza russa que, como a sua decaída, o épico de  Liev 
Tosltói (1828-1910), Guerra e Paz (1867) não se pode comparar em sensibilidade 
artística ao golpe desferido por Em busca do tempo perdido, onde não vivenciamos 
apenas as ações descritas, mas também o tormento narrado com a preciosidade 
doentia de um daqueles que para fazer arte renunciaram a própria vida. 

E se não há na obra do autor de Les Plaisirs et les Jours (Os Prazeres e os 
Dias) (1896) a grandiosidade belicista de nações a tripudiar-se por grandiloquentes 
desejos imperialistas, que resultam no mar das vezes em mesquinhezes e 
quinquilharias, o que temos é o lado íntimo de uma nobreza que soçobra, um 
tanto refinada e, por vezes, extremamente decadentista.

O Barão de Charlus, Swann, Saint-Loup, Elstir, Oriane, Duquesa de 
Guermantes e Albertine, não são feéricas abstrações obnubiladas, possuem a 
materialidade quase palpável de arquétipos, a pureza mineral de pedras preciosas 
a atravessar o tempo. Proust não se insere no cânone, Proust nele se incrusta, 
reescrevendo-o e redimensionando-o, fazendo com que mesmo aqueles que não 
o leram não possam mais, impunemente, bebericar um chá de tília, comendo uma 
simples madeleine.

A mensagem que sobrenada dentro do oceano proustiano não são os 
cheiros dos chás de tília nem os sabores das madeleine’s neles embebidos, não 
são fragmentos da memória o que evocam Em busca do tempo perdido e sim a 
capacidade maestrina de através de prosa exímia escrever sobre a passagem do 
tempo e de uma paisagem social hoje extinta, O tempo redescoberto é a inteligência 
de Marcel Proust, através de sua escrita, fixar em signos estéticos as vicissitudes 
efêmeras da vida, gravar como em um livro de iluminuras, Arte com maiúscula. 

Proust possibilitou uma prolixidade sem paralelos dentro da literatura, 



Revista Athena, vol. 29, n° 02 (2025), Cáceres – MT62

a catedral de sua prosa possui vitrais, projetando-se microscópicos por soberbas 
páginas sibilantes de poesia. A obviedade do acima dito é perceptível mais por sua 
leitura do que através de textos críticos, vejamos para isto uns e outros sem outros 
para-lamas de interstícios: a monografia de sua palavra estendida, a riqueza de 
suas metáforas que não terminam, talvez como queria Harold Bloom (1930-2019) 
umas pitadas do que Sigmund Freud (1856-1939) ainda não sabia, talvez como o 
quis Gillles Delleuze (1925-1995), rotas para ler signos escondidos.

Ao contrário de autores que atravessam décadas sem com que críticos 
lhes notem a sagacidade e singeleza do estilo, Marcel Proust, assim como seu 
precedente e compatriota, Prêmio Nobel de 1915, Roman Rolland (1866-1944), 
cujo romance, composto por dez títulos, Jean-Christophe (1904-1912) - livro 
imprescindível para se compreender a obra proustiana -, também foi laureado e 
aclamado em vida. 

Marcel Proust recebe pelo segundo tomo de Em busca do tempo 
perdido, À l’ombre des jeunes filles en fleurs (À sombras das raparigas em flor), o 
Prêmio Goncourt de 1919, sendo depois agraciado pelo governo francês com a 
medalha de cavaleiro da Legião de Honra. A percepção e receptividade de seus 
contemporâneos, onde constavam nomes como os de Gaston Gallimard (1881-
1975), Paul Morand (1888-1975), Jean Cocteau (1889-1963) e André Gide (1889-
1951), demonstra a capital importância de sua prosa e o crucial alargamento das 
noções do que entediamos anteriormente como estrutura romanesca.

Para que constatemos as intrínsecas qualidades literárias concernentes 
à obra de Marcel Proust, recorramos a uma sucinta análise do teórico italiano 
Pietro Citati, em que ele pontua com propriedade seu universo de leituras, suas 
concepções estéticas e as bases de sua construção romanesca: 

A Recherche procura reunir em si todas as tradições da 
literatura, assim como Goethe fizera no Fausto II: de Homero 
à Bíblia, de Sófocles, a Virgílio, a Ovídio, a Dante, às Mil e 
uma noites, a Racine, a Saint-Simon, a Balzac, a Nerval, a 
Baudelaire, a Dostoiévski, a Tosltói. Temos todos os gêneros: 
do romance simbólico à prosa lírica, do ensaio ao romance 
psicológico, do romance-conversação ao catálogo, das 
memórias à pochade. Temos a pintura: Botticelli, Mantegna 
e Carpaccio, Rembrandt e Vermeer, Monet e Elstir, o qual 
reúne em si a pintura do século XIX. Temos a música: 



Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 63

Beethoven, Chopin, a Sonata e o Septuor de Vinteuil, no qual 
encontramos dezenas de músicos. E temos o universo, com 
flores, rios, cidades, marinas, aldeias, casas de campo, árvores, 
a lua, o sol, Paris, Veneza. Os salões e profusão de seres 
humanos. Para escrever um livro tão gigantesco, Proust tinha 
a impressão de que devia multiplicar-se. Precisava apelar 
para todos os seus sentidos: a visão, a audição, o paladar, o 
olfato, o tato; e para a intuição metafísica, e para todas as 
formas de inteligência, filosófica, psicológica, literária. Além 
disso, um só artista, o escritor, não bastava. Ele teria que ser 
romancista, ator, filósofo, “perfumista, decorador, músico, 
escultor, poeta” e até crítico literário, como escreveu a Marthe 
Bibesco em 1908. (Citati, 1999, p. 201) 

	
Não fosse apenas a invocação de uma tradição literária que remonta a 

Grécia de VIII séculos a.C., e vai até os princípios do século XIX na Rússia uma 
tarefa titânica o bastante para fazer desistir os mais impetuosos, há também o 
desejo de não estar restrito à apenas alguns códigos de comunicação em prosa, 
servindo-se das mais diversas modalidades comunicativas (e quando essas não 
lhe são suficientes, criando outras) para fundir em seu cadinho, de acordo com 
o que lhe parecia necessário, sabores diversos para paladares distintos, dando as 
suas personagens essa possibilidade grandiosa de poderem elas discorrer com 
propriedade sobre quaisquer assuntos ensejados.  

Para que não adentremos nos verdadeiros tratados sobre a arte gótica 
ou bizantina da Catedral de São Marcos em Veneza e suas digressões ruskinianas 
ao contemplar o Palazzo Ducale e as colunas que o rodeiam na mesma cidade, 
basta-nos lembrar que a personagem Swann tinha por hábito cotidiano comparar 
as pessoas de seu convívio a quadros dos grandes mestres, há inúmeras passagens 
em que este traz em suas falas os retábulos de Giotto di Bondonne (?-1337) em 
Pádua, para caracterizar seres com os quais dialoga. Além de inúmeros outros 
pintores e quadros dentro da obra, há o emblemático caso de a Vista de Delft, do 
holandês Johannes Vermeer (1632-1675) que, curiosamente, entrelaça a última 
aparição pública de Proust a uma análise pictórica naquele que é, considerado por 
muitos, um dos momentos mais memoráveis do romance. 

Para a música temos em tese a mesma questão, mas percebamos antes que 
não se trata aqui de enciclopédicos e escassos conhecimentos que se enfileiram em 



Revista Athena, vol. 29, n° 02 (2025), Cáceres – MT64

uma demonstração perdulária, nomes como penduricalhos em um mercado de 
curiosidades, o que antes temos é a compreensão, o discernimento, a sensibilidade 
de escrever sobre um quarteto de cordas de Ludwig van Beethoven (1770-
1827), como se nos colocasse em palavras para ser executado diante dos olhos, 
comentando com ardor seu andamento, percebendo a retomada de movimentos 
melódicos, acompanhado a harmonia em suas oscilações compósitas, apreciando 
o sentimento com que é expressa a partitura e o que há de pessoal em sua 
consecução.

E o que nos comprova a profundidade desses conhecimentos artísticos 
é que Marcel Proust conseguiu fundir em três personagens distintas o pintor 
Elstir, o músico Vinteuil, e no escritor Bergotte, a pintura, a música e a literatura 
produzida em sua época. 

Não nos cabe discutir ou apontar os vários modelos reais e geniais que 
serviram como base da criação de suas personagens, mas sim percebermos como 
estava o autor de tal forma seguro e cônscio em seu propósito de inscrever-se 
dentro do cânone literário que conseguiu o prodígio de eternizar não apenas seus 
livros, mas todo o espírito de uma época. 

Foi com a ciência e presciência da envergadura de seu propósito que se 
preparou solidamente para sua concreção, pois não são apenas as grandes artes 
louvadas nos salões parisienses que estavam sob seu pleno domínio de saber, 
um ramo de pilriteiro, um arranjo de chapéu, a disposição das árvores em uma 
alameda, a luz que tolda objetos de arte em uma sala, a encadernação especial 
de um volume de versos, a personalidade mais ou menos vulgar daqueles que 
figuram como importantes, a cor do mar em um balneário, a vida deslumbrante 
dos teatros e o que ali era encenado, quem eram suas divas, quem por elas estavam 
apaixonados, ou uma conversa mais ou menos interessante de certas figuras, umas 
frívolas, outras profundas, mas sempre todas dignas de interesse, pois Proust sabia 
que somente aos soberbos que nada criarão de interessante é possível tratar certos 
detalhes ou singularidades com desprezo, às pessoas realmente grandes, tudo que 
os circunda é sempre do mais vivo e forte interesse. 

Para a apreensão de um universo tão fremente de vida era necessária essa 
entrega absoluta, esse conhecimento onívoro, essa possibilidade quase concreta 
de não bastar-se a si mesmo e sim tentar reunir em si todas as ciências e saberes, 



Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 65

ser múltiplo, vários, todos, um mundo. Os poetas Walt Whitman (1819-1892), 
Fernando Pessoa (1888-1935) e Mário de Andrade (1893-1945), que foram 
praticamente seus coetâneos, expressaram soberbamente esse mesmo desejo de 
diversidade e absoluto, basta lembrarmos a lapidar frase de nosso modernista: “Eu 
sou trezentos, sou trezentos-e-cincoenta, / Mas afinal um dia eu toparei comigo...” 
(Andrade, 2005).

Para que possamos compreender como Marcel Proust não apenas está 
sacralizadamente inserido dentro da tradição literária, mas a ultrapassa e cria 
fronteiras outras de possibilidade de criação, alargando a tradição romanesca e 
possibilitando a inserção de outros autores dentro da mesma, vejamos este excerto 
de Harold Bloom em O cânone ocidental: Os Livros e a Escola do Tempo (2001): 

A salvação estética é a missão desse enorme romance. Proust 
desafia Freud como o maior criador de mitos da Era do Caos. 
A história que ele cria é uma história de amor visionária, 
descrevendo como o Narrador amadurece de Marcel para 
o romancista Proust, que no final do livro reforma sua 
consciência e pode moldar sua vida numa nova forma de 
sabedoria. Proust julgou acertadamente que o Narrador seria 
mais eficaz se pudesse assumir uma posição desapaixonada 
em relação à mitologia que leva a narrativa ao nível de um 
poema cosmológico, tão dantesco quanto shakespeariano. 
Balzac, Stendhal, Flaubert são deixados para trás no salto 
de Proust para uma visão que mistura Sodoma e Gomorra, 
Jerusalém e o Éden: três paraísos abandonados. (Bloom, 
2001, p. 388)

É através da criação “estética” que Proust salva o romance de ser apenas 
uma mixórdia de impressões, uma barafunda de personagens, uma cornucópia 
de situações e citações e não apenas isso, pois salva não apenas o romance, salva 
a personagem que o narra, salva a si mesmo que pode finalmente realizar-se 
plenamente e acaba também por salvar-nos, doando-nos a estesia com que nos 
extasiamos, sempre através da “estética”, pois como o bem sabia Dostoiévski: “O 
mundo se salvará pela beleza” (apud Dicke, 2006, p.11). 

Se o fato de ser comparado a Freud, cientista que funda as bases da 
ciência psicanalítica, não fosse suficientemente forte pra deixar-nos cientes das 
profundidades psicológicas esmiuçadas pelo autor de Jean Santueil (1952), Bloom 



Revista Athena, vol. 29, n° 02 (2025), Cáceres – MT66

o coloca como “criador de mitos” e, como o bem sabemos, os mitos são uma base 
comum de repertórios que fundam preceitos sociais inquestionáveis e dão coesão 
de crenças a grupos humanos. Feito esse, nada notável e anônimo, comum a todas 
as culturas, sejam elas ágrafas ou não; mas o atribuir esse feito a um indivíduo, 
autor de ficção, nos princípios do século XX, faz com que não repoisem dúvidas 
quanto ao caráter excepcional de tal obra. 

A transformação do narrador Marcel no romancista que virá a ser Marcel 
Proust é a grande busca e travessia do romance, o sentido oculto sob as cercas de 
três mil e trezentas páginas do livro, pois o que se opera entre Em busca do tempo 
perdido como um todo e O tempo redescoberto, como título ao final da obra, é a 
consciência do narrador que chegou a conquista de sua própria individualidade; é 
o que motiva sua percepção subjetiva, ou seja, não mais um aspirante a, mas agora 
sim, um escritor. 

Conforme Bloom, o narrador “reforma sua consciência’ em uma “nova 
forma de sabedoria”, o que temos é a consciência da chegada do que deve ser 
feito e como, a epifania de descobrir o que ali jazia oculto em todos esses anos, 
ele não desperdiçará sua vida em um diletantismo belo, porém vazio e inútil 
como o de Swann, porque ele transformará seu conhecimento em arte, doando-se 
interminavelmente para a criação de sua obra, pois sabe agora que está pronto para 
isso, tem em mãos o que precisa pra fazê-lo, o que Bloom nomeia de “sabedoria”, 
preferimos nos referir como conhecimentos, o que nada mais são do que as 
ferramentas necessárias para empreender o trabalho a que, agora compreende, 
lhe está predestinado, já que ele assim o deseja.

Quando Bloom chama a obra de “um poema cosmológico”, tem razão 
não apenas por tratar-se propriamente de um “poema” dissertando sobre todo 
um “cosmos” social e artístico, mas pelo simples motivo de que se o chamasse de 
sinfonia ou pintura mural, também estaria com razão, pois seja mosaico bizantino, 
ou catedral gótica, o romance possui essas características de abrir-se como algo 
tão imenso, que sentimo-nos como que passeando por dentro dele, monumento 
tão sólido diante da passagem do tempo que parece mesmo superar o suporte em 
que foi concebido. 

Se ele possui a busca que começa pelos ínferos para acabar em ascensão 
e resplendor como a Divina Comédia (1472) de Dante Alighieri (1265-1321), 



Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 67

e a exasperadora explosão criadora de Willian Shakespeare (?-1616), é porque 
ele compreende tudo o que envolve esses universos, ou seja, a poesia épica, o 
lirismo subjetivo, o drama vívido, a narrativa ativa, a meditação introspectiva, as 
cogitações de cunho especulativo, cobrindo assim as nuances não apenas de estilos 
literários diversos, mas abarcando as mais vastas possibilidades que produção de 
conteúdo escrito. 

Com esses atributos, fica claro que tenha ultrapassado e, em muito, três 
dos grandes pares de seu próprio país, os citados Balzac, Stendhal (1783-1842), 
Flaubert (1821-1880), que, mesmo simbolizando domínio e grandiosidade, são, 
enquanto modelos literários, suplantados de forma absoluta pela criação sem 
parâmetros da obra de Marcel.

A “visão que mistura Sodoma e Gomorra, Jerusalém e o Éden”, de que 
nos fala Bloom, contém o mesmo princípio do “poema cosmológico”, Proust é um 
demiurgo, alguém que possui o magnetismo de fundar universos, de reunir entre 
seus dedos a matéria amorfa do caos e fundir com eles algo capaz de ludibriar o 
próprio Cronos. As metáforas bíblicas atestam como estava ciente de querer-se 
inserir entre as narrativas que fazem parte do vocabulário do comum dos homens, 
pois se o livro sagrado não se furtou a listar os infortúnios dos antigos “invertidos”, 
não seria ele a esquivar-se de tal matéria, ao lidar com tão grandes distensões de 
interesses, cobrindo uma gama tão variegada de assuntos, valer-se de metáforas 
bíblicas era expandir o número de seus leitores, não nos esqueçamos, Proust foi 
um best-seller e com isso muito se regozijava, pois sabia que todos aqueles que o 
lessem seriam sim (e por que não?), um pouquinho proustianos.    

Vejamos agora a essência dos significados dentro do texto de Proust, 
valendo-nos da filosofia pós-estruturalista do pensador francês Gilles Deleuze, 
pois acreditamos que métodos mais arrojados e modernas sondagens podem ser 
mais válidos para compreender estruturas tão prolixas: 

O essencial na Recherche não é a memória nem o tempo, 
mas o signo e a verdade. O essencial não é lembrar-se, mas 
aprender; porque a memória só vale como uma faculdade 
capaz de interpretar certos signos e o tempo só vale como a 
matéria ou o tipo dessa ou daquela verdade. E a lembrança, 
ora voluntária, ora involuntária, só intervém em momentos 
precisos do aprendizado, para contrair o efeito ou para 



Revista Athena, vol. 29, n° 02 (2025), Cáceres – MT68

abrir novos caminhos. As noções da Recherche são: o signo, 
o sentido, a essência; a continuidade dos aprendizados e o 
modo brusco das revelações. (Deleuze, 2003, p. 76)

O que a “memória” e o “tempo” no romance de Marcel Proust representam 
são apenas véus que ondulam, simbolicamente, movimentos belos para descrições 
de percepções e ensimesmados solilóquios poéticos, mas o que esses orquestrados 
movimentos insinuam são, em essência, ensinamentos, “aprender”, nas palavras 
de Deleuze. Sem a capacidade “de interpretar certos signos” de nada valeria 
rememorar passagens vividas, sem conseguir transgredir o simples observar da 
passagem do tempo, sem transformá-lo em “matéria dessa ou daquela verdade”, 
a nada estaria reduzida a abstração de observá-lo. Captar “a lembrança, ora 
voluntária, ora involuntária”, só resultará em mudanças efetivas de visão se 
conseguirmos fazer desse gesto um “aprendizado”. 

Compreender que “As noções da Recherche são: o signo, o sentido, 
a essência; a continuidade dos aprendizados e o modo brusco das revelações”, 
ou seja, a mensagem, a compreensão e apreensão é que geram seu conteúdo 
permanente de aprendizado através de uma epifania, o que denota desde já uma 
preparação para momento em que a verdade seja revelada. 

A constante disposição para sempre aprender, prepara a personagem 
para as verdades que comunicará, tornando-se esse o verdadeiro sentido de suas 
incertas e deambulantes divagações, pois de nada lhe adiantaria o conhecimento 
do mundo e das pessoas, das artes e seus estilos se elas fossem tratadas como meros 
entretenimentos de um tempo por demais ocioso, é a sede por conhecimentos 
arraigados no narrador que o possibilitará chegar ao final do livro como um 
enunciador de verdades, pois esteve todo o tempo disposto a aprender com elas, 
mesmo quando ainda não sabia com isso o que fazer. Percebamos que Em busca 
do tempo perdido não é um jogo de evocações e reminiscências, é um caminho de 
aprendizado para a realização futura: “signo, sentido e essência”.

Outra abordagem que nos possibilitará estender a análise de porque o 
livro de Proust faz parte da tradição canônica ocidental é a percepção da crítica 
postulada por Walter Benjamin (1892-1940) em sua ensaística deveras instigante, 
pois essa traz de permeio aspectos não apenas de apreciação literária comparada, 
mas também associações biográficas e aspectos sociológicos e mesmo anedóticos, 



Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 69

que acabam por constituírem  uma verdadeira moldura rica de detalhes fazendo 
rarefeito o tempo que nos separa do autor de  Pastiches et Mélanges (1919):

As características estimulantes e instáveis do homem 
se comunicam ao próprio leitor. Basta pensar na cadeia 
infinita dos soit que, descrevendo uma açäo, exaustiva 
e angustiosamente, à luz dos incontáveis motivos que 
poderiam tê-la determinado. E, no entanto, nessa fuga 
paratáxica, vem à tona um ponto em que se condensam 
numa só coisa a fraqueza de Proust e seu gênio: a renúncia 
intelectual, o ceticismo experiente que ele opunha às coisas. 
Ele veio depois dos arrogantes interioridades românticas, e 
estava decidido, como disse Jac- ques Riviére, a negar sua 
fé às sirènes intérieures. “Proust aborda a vida sem o menor 
interesse metafísico, sem a menor tendência construtivista, 
sem a menor inclinaçäo consoladora.” Nada mais verdadeiro. 
Por isso, a estrutura fundamental dessa obra, cujo caráter 
planejado Proust não se cansava de realçar, nada tinha de 
construído. E, no entanto, ela obedece a um plano, como o 
desenho das linhas de nossas mäos ou o ordenamento dos 
estames no cálice de uma flor. (Benjamin, 1985, p. 47)

Este liame que liga a auteridade do autor a nossa própria interioridade 
talvez seja a característica maior da universalidade de uma obra, não deixando 
que esta esteja presa a um contexto de língua, país, ou tempo, mas atravessa o 
mesmo com sua capacidade espasmódica de se comunicar com o próprio leitor. 

Talvez uma intelectualidade de renúncia, uma opção pelo abstrato, a 
construção da vida em artefato de fato duradouro? Somente um cético pode fazer 
escolhas tão definitivas, saber que sua criação é maior que a própria e incessante 
vida, ao renunciar ela, nela inscrever-se, absoluto e infinito ao registrar o instante. 

Considerações Finais

Proust já havia renunciado ao romantismo enquanto apelo estético, 
Alfred Musset (1810-1857), Alphonse De Lamartine (1790-1869), Victor Hugo 
(1802-1885) não eram mais suas referências basilares, mas Charles Baudelaire 
(1821-1867) sim, este seria até seu derradeiro momento (seu último trabalho 
teórico foi a propósito dele) um de seus mais caros autores que, como ele, orienta-



Revista Athena, vol. 29, n° 02 (2025), Cáceres – MT70

se por preceitos puramente estéticos, antes de tudo, o que a arte deveria sempre 
oferecer, é a beleza.

E uma das magias onde essa beleza oferecida por Proust fascina, é sua 
ausência de metafísica, com todo o requinte de um esteta decadentista fin du siècle, 
não há ali nenhuma redenção, nenhuma saída, jazem incólumes observações que 
não oferecem repouso, sublimes palavras simbólicas sussurradas pela bela boca 
de um poeta suicida.

O que nos leva a outra observação crucial e distinta, o planejamento tão 
bem estruturado dessa catedral de estéticas delícias, não traz em seus submersos 
jazigos nenhum sentido amplo ou mensagem pacificadora a vida, o jogo de 
espelhos de Em busca do tempo perdido, não é mais que a percepção de que só 
com arte podemos verdadeiramente pensá-la e senti-la.

A célebre Céleste Albaret, ajundante de ordens de Monsieur Proust, durante 
os derradeiros oito anos de sua vida, aqueles que compreendem a organização, 
reescrita e correção dos volumes editados pela prestigiosa Gallimard, em 1973, 
aos 82 anos, depois de décadas de obstinado silêncio, em longas entrevistas 
concedidas a Georges Belmont, nos faz essa declaração digna de um autêntico 
crítico literário: 

Porque a verdade é esta: ele não se divertia ao pintar um 
jogo de retratos; houve um mundo que ele conheceu, toda 
uma sociedade e um modo de vida que se desintegrava e 
desmoronava pouco a pouco, por lados inteiros, num outro 
mundo que se refazia. Ele o tinha visto; tenho certeza de que 
tivera essa prespectiva desde o começo. Ele viu a queda desse 
mundo, muito antes de conhêce-la. Foi isso que quis descrever, 
um moralista, com todas as competências humanas, todas as 
belezas, mas também com todos os ridículos. Ele era terrível 
nesses julgamentos. Sim, ele previu a queda – eis o que deve 
ser lido na sua obra. Se não soubermos ler isso, é porque não 
compreendemos nada. (Albaret, 2008, p. 281-282) 

Acreditamos que aqui estamos diante de algo inconteste. A palavra do 
crítico que baliza e valida o cânone é interessante, precisa e necessária. Mas quando 
vemos essas palavras pronunciadas por alguém que não consulta dicionários, 
não frequenta cursos superiores, não tem interesse em especializações, nem 



Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 71

se preocupa com um currículo ou publicações, notamos realmente o que é o 
diálogo universal de uma verdadeira obra canônica. Ela transcende seu ambiente, 
realidade e autor, ela circula livre e independente, sustenta-se sozinha, não carece 
de aparatos específicos para sua compreensão, vale tanto para eruditos, quanto 
para curiosos, valoriza a inteligência de seu leitor. Pouco importa aqui os níveis de 
apreensão e exegese, o que aqui se nos apresenta é sua total e completa imanência.

Imanência essa que está em revelação em O tempo redescoberto, epifania 
que para além de um conhecimento, é a chegada desse Ulisses a sua Ítaca, pois a 
grande viagem de Marcel Proust é toda e apenas essa, a descoberta da escrita:

Uma hora não é apenas uma hora, é um vaso repleto de 
perfurmes, de sons, de projetos e de climas. O que chamamos 
realidade é uma determinada relação entre sensações e 
lembranças a nos envolverem simultaneamente – relação 
suprimida pela simples visão cinematográfica que se afasta 
tanto mais da realidade quanto mais lhe pretende limitar 
-, relação única que o escritor precisa encontrar a fim de 
unir-lhe para sempre em sua frase os dois termos diferentes. 
(Proust, 1989, p. 167)  

Quando afirmamos que Proust não apenas está inscrito dentro do cânone, 
mas nele incrustado, que Proust fez dele algo inusitado, talvez seja apenas por 
esse simples motivo, era um autor que não apenas contava histórias, era um autor 
subvertendo, descobrindo e reinventado a história da escrita.       
		       
Referências

ALBARET, Céleste. Senhor Proust: lembranças recolhidas por Georges Belmont. 
Tradução: Cordelia Magalhães. Osasco, SP: Novo Século Editora, 2008.

ANDRADE, Mario. Poesias completas: edição crítica de Diléia Zanotto Manfio. 
Belo Horizonte: Italaia, 2005.

BAUDELAIRE, Charles. Prosa. Tradução, organização e introdução de Júlio 
Castañon Guimarães; apêndices de Rosemary Lloyd e Émile Bernard. 1ª ed. São 
Paulo: Penguin – Companhia das Letras, 2023. 



Revista Athena, vol. 29, n° 02 (2025), Cáceres – MT72

BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e 
história da cultura. V. 1. Tradução: Sergio Paulo Rouanet; Prefácio: Jeanne Marie 
Gagnebin. 3ª ed. 1987. 

BLOOM, Harold. O cânone ocidental: Os livros e a escola do tempo. Rio de 
Janeiro: Objetiva, 2001.

CITATI, Pietro. Proust. Tradução: Rosa Freire D’Aguiar. São Paulo: Companhia 
das Letras, 1999.

DELEUZE, Gilles. Proust e os signos. Tradução: Roberto Machado e Antonio 
Piquet. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 3ª ed. 2003.

DICKE, Ricardo Guilherme. Toada do esquecido & Sinfonia eqüestre. Cuiabá-
MT: Carlini & Caniato; Catedral Publicações, 2006.

PROUST, Marcel. O tempo redescoberto. Tradução: Lúcia Miguel Pereira; 
ensaios críticos: Olgária Chain Féres Matos, Leda Tenório da Motta. 9 ed. / revista 
por Olgária Chain Féres Matos. São Paulo: Globo, 1989. (Em busca do tempo 
perdido; 7).

PROUST, Marcel; GALLIMARD, Gaston. Correspondência. Introdução: Pascal 
Fouché. Tradução: Helena B. Couto Pereira. São Paulo: Ars Poetica: Editoria da 
Universidade de São Paulo, 1993.

RUSKIN, John. As pedras de Veneza. Tradução: Luís Eduardo de Lima Brandão. 
São Paulo: Martins Fontes, 1992.

	 	    

O conteúdo deste texto é de responsabilidade de seu autor. 


