
Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 73

NARRATIVAS ORAIS E SEUS RITUAIS DE PROTEÇÃO DE VIDA: 
MEMÓRIA E ORALIDADE 

***
ORAL NARRATIVES AND THEIR LIFE PROTECTION RITUALS: 

MEMORY AND ORALITY

Milca Ferraz de Campos1 
Walnice Aparecida Matos Vilalva2 

Recebimento do Texto: 16/02/2025
Data de Aceite: 13/03/2025

Resumo: Este trabalho tem como objetivo apresentar uma base teórica pelo viés da memória e da 
identidade coletiva com interação com a comunidade quilombola de Mata Cavalo, da cidade de Nossa 
Senhora do Livramento, aproximadamente 60 km de Cuiabá, capital do estado de Mato Grosso, das 
narrativas coletadas. O objetivo é refletir, teoricamente, sobre as forças das narrativas orais na transmissão 
do conhecimento ancestral e a construção das identidades culturais quilombolas.

Palavras-chave: Memória. Oralidade. Quilombolas. 

Abstract: This work aims to present a theoretical framework for the collected narratives, focusing on 
memory and collective identity, through interaction with the quilombola community of Mata Cavalo, 
located in the city of Nossa Senhora do Livramento, approximately 60 km from Cuiabá, the capital of 
the state of Mato Grosso. The objective is to reflect theoretically on the power of oral narratives in the 
transmission of ancestral knowledge and the construction of quilombola cultural identities.

Keywords: Memory. Orality. Quilombolas.

1 Milca Ferraz de Campos. Pós- Graduada em Educação Especial pela Faculdade Integrada de Várzea Grande 
– FIAVEC. Mestranda em Estudos Literários pela Universidade do Estado de Mato Grosso- UNEMAT, campus 
de Tangará da Serra, sob a orientação de Walnice Vilalva. É bolsista CAPES e professora da SEDUC/MT. E-mail: 
milca.ferraz@unemat.br 
2 Doutora em Teoria e História Literária pela UNICAMP (2004), Pós-doutorado em Literatura Comparada 
pela Universidade de São Paulo – USP (2016). Pós-doutorado em Literatura Brasileira (em andamento) pela 
Universidade Federal de Londrina. É professora adjunta da Universidade do Estado de Mato Grosso. Atuou 
como coordenadora do Programa de Pós-graduação em Estudos Literários-PPGEL, gestão 2009-2013 e 2020-
2023. É coordenadora do Núcleo de pesquisa Wlademir Dias-Pino. É editora do Suplemento Literário Nódoa no 
Brim e da Revista Alere (Revista do Programa de Pós-graduação em Estudos Literários) E-mail: walnicevilalva@
unemat.br 



Revista Athena, vol. 29, n° 02 (2025), Cáceres – MT74

Introdução

Esse artigo foi inserida no complexo da comunidade cultural quilombola, 
onde a história é transmitida oralmente de geração em geração, afirmamos que a 
vivência nos impulsionou a trilhar um caminho acadêmico para compreender, 
valorizar e fortalecer os saberes da comunidade e, assim, contribuir à memória e 
história cultural de Mata Cavalo uma comunidade quilombola do Estado do Mato 
Grosso. 

Apresentamos assim, no VI Colóquio da Universidade do Estado do 
Mato Grosso, um  estudo da memória e da oralidade que são extremamente 
importantes para o fortalecimento  da raiz dos antepassados e  a riqueza de 
saberes da diversidade cultural, vimos a importância de um artigo sobre os povos 
originários, com destaque para as comunidades quilombolas, na construção de 
uma sociedade mais justa e equitativa, além de garantir a realização de um arquivo 
de memórias como bens históricos e patrimônio cultural brasileiro. 

Por isso, ao investigar a memória e a oralidade, estamos resgatando 
narrativas silenciadas, valorizando culturas diversas e contribuindo para 
a descolonização do conhecimento. Buscando caminhos que valorizam o 
conhecimento do sujeito quilombola e  propiciando a edificação e conhecimento 
como fatores de riqueza da cultura,  assumindo a importância do estudo no/
sobre  desenvolvimento de grupos sociais, cujo os saberes podem ser reavivados e 
conhecidos de forma educativa.

A oralidade pela memória coletiva

A memória e a história são elementos fundamentais para a identidade 
dos povos originários. Ao transmitir oralmente seus conhecimentos e histórias, 
as comunidades preservam sua cultura e fortalecem seus laços comunitários. A 
narrativa oral e a história oral ganham relevo nesse artigo, pois substituindo o livro,  
as fontes documentais escritas, oferecem uma visão complexa e desconhecida do 
passado brasileiro, quanto à sua diversidade e pluralidade.  Em François Hartog, 
em O Espelho de Heródoto, a literatura oral é discutida no contexto da transmissão 
de saberes e histórias nas pré-modernas e culturas em sociedades sem escrita. 



Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 75

Hartog examina como a oralidade desempenha um papel crucial na formação da 
identidade coletiva e na construção cultural, funcionando como um veículo para 
a preservação de tradições e valores. A literatura oral,  não se limita às narrativas 
contadas, mas inclui canções, provérbios e rituais que são passados ​​de geração 
em geração. Esses elementos orais não são apenas entretenimento; eles têm 
uma função social e educativa, ajudando a manter a coesão social e a transmitir 
ensinamentos sobre a vida, a moralidade e a experiência humana. 

O Espelho de Heródoto, intitulado O Olho e o Ouvido, Hartog explora a 
dualidade entre observação visual e narrativa oral na obra de Heródoto, e como 
esses elementos influenciam a construção e representação do “outro”. Hartog 
argumenta que, para Heródoto, a visão é um meio de validação e verificação 
da realidade, enquanto o ouvido, ligado à oralidade, está mais relacionado à 
transmissão de histórias e conhecimentos que não podem ser transmitidos 
diretamente. Hartog explora como a tradição oral não apenas molda o conteúdo 
do texto de Heródoto, mas também influencia o estilo e a estrutura narrativa. 
Heródoto escuta e registra versões das histórias que ouviu, criando um mosaico 
de percepções que reflete tanto o ponto de vista grego quanto as complexidades 
do outro. Este uso da literatura oral e da escuta ativa permite que ele construa 
narrativas ricas em detalhes culturais e interpretações, algo que também introduz 
desafios, como a exclusão das informações e a possibilidade de distorções.

Por sua vez, em Maurice Halbwachs, ao construir uma base teórica sobre 
a memória, complementa as bases defendidas por François Hartog, ao examinar e 
defender a memória coletiva como formada e mantida em grupos sociais, muitas 
vezes através de histórias, lendas e práticas culturais que são passadas de geração 
em geração. Argumenta-se que a memória individual está sempre ligada aos 
“quadros sociais”, que fornecem o contexto para que uma comunidade mantenha 
e recrie suas lembranças coletivas​.

Esses processos são fundamentais para a literatura oral, pois histórias e 
saberes tradicionais sobrevivem pela transmissão verbal em comunidades. Esse 
tipo de narrativa conserva aspectos culturais, valores e até mesmo elementos de 
identidade, características que Halbwachs destaca ao descrever o impacto do 
coletivo na formação e preservação das memórias.



Revista Athena, vol. 29, n° 02 (2025), Cáceres – MT76

Preservar a memória é fundamental para a compreensão 
de identidade de um determinado grupo, pois o grupo, 
no momento em que considera o seu passado, sente 
acertadamente que permaneceu o mesmo e toma consciência 
de sua identidade através do tempo (HALBWACHS, 1990, 
p.87).

Halbwachs explora a identidade cultural como um aspecto inseparável 
da memória coletiva de um grupo. Para ele, a identidade cultural de uma 
comunidade é formada e reforçada pelas lembranças compartilhadas que o grupo 
construiu e mantém ao longo do tempo. Esses quadros de memória coletiva são 
organizados em torno das experiências e referências comuns que os membros do 
grupo constantemente relembram e reinterpretam. Halbwachs argumenta que a 
identidade cultural não é fixa, mas é continuamente reforçada e adaptada pelas 
práticas de gravação, que ocorrem em espaços e momentos significativos, como 
rituais, festividades e encontros comunitários. Por meio da literatura oral, como 
histórias, mitos e lendas, essas lembranças e valores são transmitidos, permitindo 
que cada geração compreenda e se identifique com as raízes culturais do grupo. 
Assim, a obra de Halbwachs destaca que a memória coletiva é como um mecanismo 
de continuidade cultural, pois é por meio dela que a comunidade preserva e afirma 
suas características essenciais, adaptando-se sem perder a identidade. 

A literatura oral, nesse contexto, torna-se um canal vital para a sustentação 
da identidade cultural, pois através dela, a memória coletiva é transmitida, 
reforçando o sentido de pertencimento e continuidade histórica que definem uma 
cultura.

 Inserindo Amadeu Amaral nesse debate, a partir do seu livro Tradições 
Populares, mais especificamente o capítulo “paramiologia” e a literatura oral,  se 
torna ainda mais evidente a defesa por uma literatura oral,   uma vez que Amaral 
explora como as opiniões populares sobre doenças e curas estão profundamente 
enraizadas na cultura e na oralidade das comunidades. O autor ilustra que a 
literatura oral, composta por contos, lendas e mitos, serve como um importante 
meio de transmissão do conhecimento sobre práticas de cura, oferecendo 
explicações sobre a origem das doenças e os rituais associados a elas. Amaral 
destaca, por exemplo, o papel dos curandeiros e benzedeiras, cuja expertise é 



Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 77

frequentemente passada de geração em geração por meio da oralidade. Essas 
histórias não apenas informam sobre as práticas curativas, mas também refletem 
a identidade cultural das comunidades, mostrando como elas interpretam e lidam 
com o sofrimento. Além disso, a literatura oral atua como uma forma de preservar 
a memória coletiva, mantendo vivas as experiências e saberes acumulados sobre 
saúde e doença, mesmo em face das transformações sociais. 

No capítulo sobre paramiologia , em Tradições Populares de Amadeu 
Amaral, a interconexão entre identidade cultural e literatura oral é evidente e 
essencial para a compreensão das práticas e implicações populares relacionadas 
a doenças e curas. Amaral destaca que a literatura oral, composta por contos, 
lendas e mitos, é um veículo fundamental para a transmissão do conhecimento 
sobre práticas curativas, que estão intrinsecamente ligadas à cultura local. Essas 
narrativas não apenas explicam a origem das doenças, mas também oferecem um 
contexto social e cultural que ajuda a moldar a identidade de uma comunidade. 

As histórias contadas oralmente refletem a maneira como as comunidades 
interpretam a saúde e o sofrimento, e muitas vezes incluem personagens como 
curandeiros e benzedeiras, que representam o saber tradicional. Essas figuras são 
emblemáticas de identidade cultural, pois incorporam valores, rituais e práticas 
que são passados ​​de geração em geração. Através da oralidade, as tradições são 
preservadas, a memória coletiva é mantida viva, fortalecendo a coesão social e 
o sentimento de pertencimento. Assim, o capítulo de Amaral evidencia que a 
paramiologia não é apenas uma questão de saúde, mas também um aspecto vital 
da identidade cultural das comunidades. As propostas e práticas que cercam as 
doenças estão enraizadas em narrativas que moldam a forma como as pessoas se 
veem e se relacionam com o mundo. Dessa forma, a literatura oral não serve apenas 
como um meio de transmissão de saberes, mas também como uma ferramenta de 
afirmação e valorização da identidade cultural, promovendo a continuidade das 
tradições e a resiliência das comunidades diante das mudanças sociais.

A Memória Coletiva e a oralidade 

Aqui, nos deparamos um recorte para os deuses no panteão que cada um 
tinha uma definição de nome para cada divindade, confirme a função psicológica, 



Revista Athena, vol. 29, n° 02 (2025), Cáceres – MT78

evidenciamos assim a memória, possui também essa função, norteadora 
que é atingir uma configuração do real com o imaginário, é nesse caráter que 
Mnemosýne, elabora as grandes categorias psicológicas, como o tempo e o eu. 
(Vernant, 1998, p.136).

É no ato das narrativas míticas que faremos um breve relato de como 
surgiu a origem

do aspecto da deusa da memória: a Mnemosýne: ela sabe- e ela canta- 
“tudo o que foi, tudo o que é, tudo o que será” Mas, ao contrário do adivinho que 
deve quase sempre responder às preocupações referentes ao futuro, a atividade 
do poeta orienta-se quase exclusivamente para o passado. Não o seu passado 
individual, e também nem o passado em geral como se se tratasse de um quadro 
vazio, independentemente dos acontecimentos que nele se desenrolam, mas o 
“tempo antigo”, com o seu conteúdo e as suas qualidades próprias: a idade heroica 
ou, para além disso, a idade primordial, o tempo original. 

O poeta tem uma experiência imediata dessas épocas passadas. Ele 
conhece o passado porque tem o poder de estar presente no passado. Lembrar-se, 
saber, ver, tantos termos que se equivalem. É no lugar-comum da tradição poética 
opor o tipo de conhecimento próprio ao homem simples- um saber por ouvir 
dizer, baseando-se no testemunho de outrem, em propósitos transmitidos- ao do 
aedo entregue à inspiração e que é, como o dos deuses, uma visão pessoal direta. 
A memória transporta o poeta ao coração dos acontecimentos antigos, em seu 
tempo. 

 A organização temporal da sua narrativa não faz senão reproduzir a série 
dos acontecimentos, aos quais ele assiste de certo modo, na mesma ordem em que 
se sucedem a partir da sua origem. O desenvolvimento de uma mitologia, fórmula 
a ordem em que “o tempo se torna tempo humano com a narrativa”, encontramos 
definida e nomeada nos poemas de Homero e de Hesíodo, a associação do poeta 
para determinar as origens e fixar a rememoração dos acontecimentos dentro de 
um quadro temporal, em que o homem tem o desejo de compreender como se 
dava suas recordações/lembranças, através da narrativa que origina a memória do 
poeta e do sábio, permitindo assim, o homem de se introduzir no tempo, ao ver o 
seu passado por um sábio ou por uma pitonisa. 



Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 79

Os aspectos interpretativos da memória

De um salto da mitologia para a constituição da identidade nacional, 
percebemos Hall, que ao citar a teoria de Ernest Renan (1823-1892), fundamenta 
assim, a ideia de memória e nação, em que devemos “ter em mente três conceitos, 
ressonantes daquilo que constitui uma cultura nacional como uma “comunidade 
imaginada”: as memórias do passado; o desejo por viver em conjunto; a 
perpetuação da herança” (Renan, 1990, p. 19), portanto, recorda-se é lembrar da 
memória vivida, por um passado dentro de um conjunto nacional e sem esquecer 
o

desejo de viver. E é assim que Lucy, se identifica, uma mulher que trará 
traços da memória pelo viés do corpo no tocante ao tornar-se puta, sem perder a 
característica de sua identidade pessoal e de sua memória coletiva. 

Embasandos no filósofo Hans-Georg Gadamer (1900-2002) que 
desenvolveu em Verdade e método (1960), o significado de uma obra literária, que 
nunca se esgota pelas intenções do autor, quando a obra passa de um contexto 
histórico para outro, ela extrai novos significados e, provavelmente, análises nunca 
imaginadas pelo autor ou por seu público, ressaltamos como isso, que o ponto que 
elencamos como fundamental, se dará no viés da oralidade , que embora fossem 
na literatura algo muito debatido, aqui, faremos uma nova análise que é a categoria 
da memória, no primeiro momento frisamos que o teórico Halbwachs faz sua 
propositura da memória a partir dos grupos sociais, isto é, uma memória coletiva, 
que advém de determinados grupos e da representação que eles têm do passado.

A memória coletiva, associada a lembranças a partir do contexto histórico 
e social, o nosso ponto de embarque, sem perder a coletividade de uma sociedade 
que enfatiza o individual é substituída pela figura do coletivo, enquadram a 
sociedade excludente 

No basilar de uma narrativa, o mundo do texto, nos cabe a uma 
interpretação para além da articulação de uma abordagem única, portanto, 
tercemos que a narratividade advém da memória, e essa memória é a identificação 
dessa personagem que centra-se numa atividade de contar de si e sobre si, 
perspectiva de Halbwachs (2013), “o passado é móvel, fluido, não é estanque, não 
se constitui em uma imagem”.



Revista Athena, vol. 29, n° 02 (2025), Cáceres – MT80

Logo, a memória desempenha no processo de uma construção narrativa 
contém pontos que determinam um tempo que pode ser revisitado pelo ato da 
recordação, a concepção que a  narrativa nos coloca para o primeiro trecho que 
elencamos que é como a sociedade (coletividade), na definição de Halbwachs, 

A sociedade em sua coletividade, e dentro de uma condição social, a 
arcada da sociedade que define, dentro dos padrões sociais, não é a recordação de 
si que falamos aqui, é a recordação que os outros têm sempre que sua definição 
ficará no imaginário da sociedade, a questão é: o que pode acontecer? Vivenciamos 
momentos em que a coletividade é que falará e representará o indivíduo dentro 
de seus anseios e desejos, de uma memória que não poderá nunca ser apagada. 

Considerações Finais

Ressaltamos que esse artigo objetivou-se apresentar uma base teória 
que realizamos em forma de comunicação no VI Colóquio de Estudos Literários 
da Universidade do Estado do Mato Grosso, do Programa de Pós-Graduação 
em Estudos Literários, no sentido de apresentar como o processo de escuta e 
interação com  a comunidade quilombola de Mata Cavalo, da cidade de Nossa 
Senhora do Livramento, aproximadamente 60 km de Cuiabá, capital do estado de 
Mato Grosso. 

Dessa escuta, que faríamos em forma de  registro (gravação em áudio) 
transcrição, seleção e análise, na construção das identidades culturais quilombola, 
a partir de quatro anciãos selecionados, seria uma pesquisa com base etnográfica 
e bibliográfica apresenta uma visão metodológica qualitativa e substanciosa, pois 
iria registrar e interpretar os fenômenos cotidianos dos sujeitos quilombolas: 
coletar, transcrever e discutir narrativas, a partir da memória de sujeitos  da 
comunidade de Mata Cavalo, ainda encontrá-se em andamento. 

Referências 

AMARAL, Amadeu.  Tradições Populares.  Estudo introdutório de Paulo 
Duarte. 2. ed. São Paulo: Hucitec, 1976.

HALBWACHS, Maurice.  A memória Coletiva. São Paulo, Perspectiva, 1970.



Revista Athena, vol. 29, n° 09 (2025), Cáceres – MT 81

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 11.ed. São Paulo: 
DP&A, 2006.

O conteúdo deste texto é de responsabilidade de seus autores.


