
Revista Athena, vol. 30, n° 03 (2025), Cáceres – MT 191

 A TRADIÇÃO ORAL E O ENCONTRO COLONIAL EM O ALEGRE 
CANTO DA PERDIZ DE PAULINA CHIZIANE

***
THE ORAL TRADITION AND THE COLONIAL ENCOUNTER 

IN THE JOYFUL SONG OF THE PARTRIDGE BY PAULINA 
CHIZIANE

Simone de Barros Berte  1

Recebimento do Texto: 10/05/2025
Data de Aceite: 30/05/2025

Resumo: Pela perspectiva dos estudos pós-coloniais, este texto é uma reflexão sobre O alegre canto 
da perdiz, de Paulina Chiziane, diante da condição pós-colonial e da tradição oral que, mescladas a 
outras questões também tematizadas, destacadamente, atravessam a vivência das personagens. Nosso 
objetivo, nesse aspecto, é mostrar como se realizam algumas experiências, as quais expõem a sociedade 
moçambicana determinada por estes motes. A pesquisa se sustenta nas abordagens de Amadou Hampâté-
Bâ (2010), Mbembe (2001), Memmi (1967), Appiah (1997), Said (1995), Mata (2008, 2014), Fanon (2008).

Palavras-chave: Chiziane. Moçambique. Pós-colonial. 

Abstract: From the perspective of postcolonial studies, This text is a reflection on The Joyful Song of the 
Partridge, by Paulina Chiziane, in face of the postcolonial condition and oral tradition that, intertwined 
with other issues also discussed, permeate the characters’ experiences. Our objective, in this regard, 
is to show how some experiments are carried out, which expose Mozambican society determined by 
these mottos. The research is based on the approaches of Amadou Hampâté-Bâ (2010), Mbembe (2001), 
Memmi (1967), Appiah (1997), Said (1995), Mata (2008, 2014), and Fanon (2008).

Keywords: Chiziane. Mozambique. Postcolonial. Mozambique. 

1 Doutoranda pelo Programa de Pós-Graduação em Estudos Literários pela Universidade do Estado de Mato 
Grosso – UNEMAT – Câmpus Universitário de Tangará da Serra. Professora efetiva da Secretaria de Estado 
de Educação – SEDUC – MT. Foi redatora do ProBNCC/MT – etapa Ensino Médio, na área de Linguagens. 
Organizou os livros Faces: a educação por diferentes prismas (volumes 1 e 2) e publicou Nuances da Fruição com 
leituras de narrativas literárias: ressignificando a formação do leitor, pela Editora da UNEMAT. E-mail: simone.
berte@unemat.br 



Revista Athena, vol. 30, n° 03 (2025), Cáceres – MT192

Introdução

Paulina Chiziane é uma escritora aclamada no cenário das literaturas 
africanas de língua portuguesa. A crítica literária, que coloca a sua obra como 
referência para os estudos sobre a ficção em seu país, aponta como uma de suas 
temáticas principais a experiência das mulheres moçambicanas na realidade 
social do presente. Apoiada nesse primeiro aspecto, Chiziane ampara a sua escrita 
em outros temas, como a tradição oral, a ancestralidade, a oralidade, a crítica à 
situação colonial, a discussão sobre a poligamia, entre outros.

O alegre canto da perdiz, publicado no Brasil em 2018, após os primeiros 
momentos de reconhecimento da escritora moçambicana, reafirma tais temáticas. 
O romance exibe como tempo e espaço a região urbana de Moçambique, 
especialmente a Zambézia, no período do final da colonização, da luta pela 
libertação e o momento que se seguiu à independência, ocorrida em 1975.

 A obra ficcionaliza a experiência das desigualdades sociais e raciais 
impostas pela colonialidade, revelando parte da crise inerente à vida daqueles 
que são submetidos a diversas violências, especialmente as mulheres, dada a 
continuidade do sistema patriarcal e racista. Isso porque, em Moçambique, após 
a independência, muitas das mazelas a que a população foi exposta durante o 
período escravocrata continuaram. Portanto, analisar momentos das vivências das 
personagens que compõem essa narrativa, essencialmente as femininas, marcadas 
por determinações da ancestralidade e da colonialidade na relação com a história 
oficial do país, é o ponto de partida deste texto. 

Diante disso, analisaremos conjuntamente a tradição oral e os 
desdobramentos da colonização como determinantes da constituição dos 
sujeitos moçambicanos, ou seja, como os valores da tradição oral coabitam com 
a configuração socio-histórico-cultural do país a partir da situação colonial e 
formam as personagens, encaminhando suas existências.
 
A situação colonial e a tradição oral 

A colonialidade se representa pela desqualificação de toda a cultura dos 
países africanos, pelo que afirma Said (1995), deslegitimando-a em virtude do 



Revista Athena, vol. 30, n° 03 (2025), Cáceres – MT 193

interesse material dos países do ocidente. Porém, o colonialismo não é um simples 
ato de acumulação e aquisição, já que é sustentado e provavelmente impelido “por 
potentes formações ideológicas que incluem a noção de que certos territórios e 
povos precisam e imploram pela dominação, bem como formas de conhecimento 
filiadas à dominação” (SAID, 1995, p. 40, grifo do autor). Por essa razão, na 
perspectiva epistemológica que busca posicionar-se contrário, os estudos pós-
coloniais apontam para paradigmas metodológicos, observando que:

Diferentes dos “clássicos” na análise cultural e literária. 
Decorre desta reflexão a consideração de que porventura a 
mais importante mudança a assinalar é a atenção à análise 
das relações de poder, nas diversas áreas da atividade social 
caracterizada pela diferença: étnica, de raça, de classe, de 
gênero, de orientação sexual (MATA, 2014, p. 31).

Esses estudos são relevantes, pois, ainda na atualidade, mesmo com todo 
conhecimento historicamente acumulado, as nações que detêm a primazia sobre 
o conhecimento produzem generalizações acerca da África. Em vista disso, o 
senso comum mantém no imaginário coletivo social a ideia sobre a existência de 
uma cultura única no continente. 

Para Bhabha (1998, p. 123) a “cor como signo cultural/político de 
inferioridade ou degeneração” foi usada para subsidiar o discurso colonial que 
legitimou as interferências feitas no continente africano. Então, o Ocidente se 
baseou na questão racial para construir outros estereótipos e, sabendo disso, 
afirmar que a África é formada e determinada unilateralmente pela tradição oral 
contribui para reforçar o lugar-comum, haja vista ser esse um elemento assente na 
oposição à cultura letrada, ao acúmulo de conhecimento escrito, à modernidade, 
entre outros aspectos. 

Contudo, não se questiona a força e a importância da tradição 
oral na África, porém é possível observar que a escrita literária a aborda no 
cruzamento de outras variáveis e, por tal convívio, colocá-la em polarização 
pode ser insuficiente para perceber as intersecções que constituem os sujeitos 
e a sociedade. Consequentemente, não é o único fator identificado na escrita 
literária que reconstrói uma narrativa sobre questões sócio-histórico-culturais em 
Moçambique. Nesse aspecto, o enfoque dos estudos pós-coloniais na literatura 



Revista Athena, vol. 30, n° 03 (2025), Cáceres – MT194

aponta para o cruzamento e o diálogo entre pressupostos culturais, uma vez 
que ela não é estanque, já que deve ser entendida “como processo, cultura como 
trabalho, cultura como ato-no-tempo” (BOSI, 1997, p. 52).

Em defesa do reconhecimento da tradição oral, Hampâté-Bâ afirma 
que, “é ao mesmo tempo religião, conhecimento, ciência natural, iniciação à 
arte, história, divertimento e recreação uma vez que todo pormenor sempre nos 
permite remontar à Unidade primordial” (HAMPÂTÉ-BÂ, 2010, p. 169). Esta, 
fundada na experiência e serve para conduzir o comportamento cotidiano do 
homem e da comunidade (HAMPÂTÉ-BÂ, 2010, p. 165).

Diferente dos princípios de origem colonial, por isso foi usada “para 
melhor indicar a extensão na qual o mundo do nativo, em sua naturalidade, não 
coincidia, de forma alguma, com o nosso” (MBEMBE, 2001, p. 179). A tradição 
europeia, que molda e classifica a produção artística mundial, ainda hoje julga 
as ex-colônias como inferiores, assim como tudo o que produzem, considerando 
para esta depreciação a noção de universalidade, utilizada inclusive pela crítica 
literária (APPIAH, 1997, p. 107), que ajuda a estabelecer o que é cultura, assim 
como a suposta e preconceituosa qualidade estética do que é boa literatura. 

Por conseguinte, além do caráter generalizante, a tradição oral é 
significada a partir de uma longa experiência colonizatória. Não obstante, tal 
qual indica Appiah (1997), seu tratamento adequado em prol de sua valorização, 
pelos intelectuais e artistas das várias artes, é visto como necessário, pois “as 
continuidades entre as formas pré-coloniais de cultura e as contemporâneas são, 
de qualquer modo, genuínas” (APPIA, 1997, p. 107). 

A crítica literária pós-colonial caminha com vistas ao reconhecimento 
das possibilidades literárias das diversas nações africanas; por muito tempo, assim 
como todo o mundo, a África esteve empenhada “numa luta pela articulação de 
suas respectivas nações: e em toda parte, ao que parece, a língua e a literatura 
são centrais nessa articulação”, como menciona Appiah (1997, p. 85). Em vista 
disso, é preciso refletir e atualizar a conjuntura histórica e social, mudar a postura 
que “ignora a natureza recíproca das relações de poder, despreza as variedades 
multiformes da ação individual e coletiva acessível ao sujeito africano, e diminui 
as realizações e as possibilidades da literatura da África” (APPIAH, 1997, p. 110).

De tal modo, ao reconhecerem as relações de poder e os resultados da 
ação e relação dos sujeitos:



Revista Athena, vol. 30, n° 03 (2025), Cáceres – MT 195

Fornece as chamadas provas que, ao desqualificarem as 
representações ficcionais do Ocidente sobre a África, e ao 
refutarem a afirmação de que este detém o monopólio da 
expressão do humano em geral, supostamente abrem um 
espaço em que os africanos podem finalmente narrar suas 
próprias fábulas em uma linguagem e voz que não podem 
ser imitadas, porque são verdadeiramente suas (MBEMBE, 
2001, p. 176). 

Nas produções literárias contemporâneas de Moçambique, por exemplo, 
a tradição oral e a colonialidade têm sido, na temática, motor gerador de diversas 
obras, especialmente do gênero romance. Além de, na constituição formal, mesclar 
elementos, como da contação de histórias orais, aos convencionais artifícios do 
gênero ocidental. O artista, numa posição política ativa, destacadamente a pós-
colonial, utiliza desses recursos narrativos, colocando em discussão o domínio 
europeu sobre a produção dos países que conheceram a colonização, fornecendo 
amplo material de análise para estudiosos da literatura africana. 

Algumas vivências das personagens no romance O alegre canto da perdiz

O alegre canto da perdiz (2018), escrito na língua europeia utilizada 
para dominação do território moçambicano, valoriza e demonstra a força da 
cultura endógena, comprovando que o quadro linguístico e cultural adentra a 
escrita. Diante dessa observação, o que se analisará na escrita do romance não 
serão aspectos do binômio tradição versus modernidade, em favor de algum 
deles, mas nas particularidades do repertório moçambicano para refletir acerca 
da sua historicidade. Assim, o objetivo deste texto é colocar em diálogo essas 
determinantes da formação do país, observando como são decisivas na vida dos 
sujeitos sociais, quero dizer, das personagens, pois:

O ponto de partida desse protocolo de transmissão de 
“conteúdos históricos” é a ideia de que o autor – em pleno 
domínio e responsabilidade sobre o que diz, ou faz as suas 
personagens dizerem – psicografa os anseios e demônios 
de sua época, dando voz àqueles que se colocam, ou são 
colocados, à margem da “voz oficial”: daí poder pensar-se 
que o indizível de uma época só encontra lugar na literatura 
(MATA, 2008, p. 21, aspas da autora).



Revista Athena, vol. 30, n° 03 (2025), Cáceres – MT196

Nesse sentido, a leitura da obra literária que discute tais perspectivas, 
“demanda uma revisão radical da temporalidade social na qual histórias 
emergentes possam ser escritas” (BHABHA, 1998, p. 24), o que possibilita 
refletir sobre a configuração social, bem como analisar a condição histórica das 
personagens colocada pela posição do narrador. Para isso, vejamos um trecho da 
obra, em que o pai da personagem Delfina questiona a filha sobre sua aceitação da 
situação de submissão em que é colocada:

— Mudaste o quê, se não és ninguém? Onde pensas que 
vais, se não tens além? Se queres existir, vale mais lutar pelo 
teu território. Para que este chão seja mais teu, e a tua raça 
a tua morada. És negra e ainda por cima mulher. Como 
podes amar o que jamais será teu? És assimilada? Que prazer 
sentes tu em ser tratada como cidadã de segunda categoria? 
(Chiziane, 2018, p. 156). 

Assim, a identidade se constitui pela submissão apática ao sistema. 
Nesse momento da narrativa, pela voz anciã do pai de Delfina, discute-se a 
acomodação da personagem principal com a situação opressora colonizatória. 
Ela se sujeita à prostituição e deseja o casamento com um branco, para tornar-
se definitivamente uma cidadã de segunda classe. Com esse comportamento 
de servilismo, aprendemos que as identidades se constroem nas fronteiras das 
diferentes realidades. Esses entre-lugares dão espaço “para novos signos de 
identidade” (BHABHA, 1998, p. 20), que trazem outros modos de narrar, portanto, 
“ao explorar esse Terceiro Espaço, temos a possibilidade de evitar a política da 
polaridade e emergir como os outros de nós mesmos” (BHABHA, 1998, p. 69). 
Assim sendo, sobre esta não estaticidade:

Sabemos hoje que as identidades culturais não são rígidas 
nem, muito menos, imutáveis. São resultados sempre 
transitórios e fugazes de processos de identificação. Mesmo 
as identidades mais sólidas, como a de mulher, homem, país 
africano, país latino-americano ou país europeu, escondem 
negociações de sentido, jogos de polissemia, choques de 
temporalidades em constante processo de transformação, 
[...]. Identidade são, pois, identificações em curso (SANTOS, 
1999, p. 119).



Revista Athena, vol. 30, n° 03 (2025), Cáceres – MT 197

Destarte, como não existe cultura e nem identidade cultural estática, os 
indivíduos concebem/assimilam elementos do tempo histórico, lugar, relações. 
Isso independe de uma escolha, mas de estar em determinados tempos e espaços, 
situação econômica, social, de sexo e das relações que estabelece, entre outras. 
Desse modo, analisemos o excerto abaixo: 

Delfina sorri, o sol traz a esperança de um mundo novo. 
Suspira. Sobrevivi. Venci. Logo a seguir entristece. Na 
Zambézia, o palmar sofre de doença amarela. A cura ainda 
não existe, os doutores terão de encontrá-la, é urgente. A 
afirmação do zambeziano reside na altivez das palmeiras, o 
palmar não pode morrer. Os casarões de Macuse, Quelimane, 
Chinde, Pebane, os armazéns e os navios antigos tornaram-
se monstros fantasmagóricos, falta-lhes o suor e o sangue dos 
negros condenados e o chicote dos marinheiros para lhes 
dar vida, faltam os choros das mães a quem arrancaram os 
filhos dos braços. Faltam os gritos da revolta dos homens 
nas greves e nos massacres. A morte e o luto desocuparam a 
terra, no ar governam os alegres cantos das perdizes, gurué, 
gurué! A escravatura acabou e não voltará nunca mais! 
Somos independentes. Vencemos o colonialismo. O palmar 
também viverá. Vencerá! (CHIZIANE, 2018, 344-345).

Aqui, percebe-se não somente demandas da sociedade após a 
independência, mas também a renovação da organização social, sem a condução 
colonizatória, que, perversamente opressora, impôs a necessidade de ser 
resistência e de lutar por liberdade, pois foi por isso que a escravatura acabou e 
consequentemente “a morte e o luto desocuparam a terra”. Por essa razão, ainda 
que diante de uma situação conflituosa pela subsistência, retoma a ideia positiva, 
já que o país conquistou a independência: “o palmar também viverá. Vencerá!”, 
assim como a própria personagem Delfina. 

Ainda que passadas décadas da independência do país, a obra indica 
uma forma de gestão que colocou a sociedade, por vezes, dependente da cultura 
europeia, que assim ainda impõe seu controle político. No fragmento acima, 
por exemplo, foi dito que a população espera que “os doutores”, ou seja, que a 
ciência dos brancos cure o palmar. Vale lembrar que as “falsas representações do 
continente, dentre estas a de que o indivíduo africano faria parte da paisagem, ou 



Revista Athena, vol. 30, n° 03 (2025), Cáceres – MT198

seja, não teria transformado o meio natural” (SERRANO, WALDMAN, 2007, p. 
76), serviram como justificativa para os europeus afirmarem a “inauguração do 
desenvolvimento” do continente africano.

Dessa forma, reconhece o encontro que fez surgir novos saberes (ou a 
dependência deles) na cultura moçambicana; mas, ao mesmo tempo, pela ideia de 
que a população vencerá, sugere a necessidade de tornar-se independente, assim 
como antes desse contato, haja vista que os saberes tradicionais até ali cultivados 
foram suficientes para a agricultura. 

Esse recurso subversivo pode ser percebido a seguir:

Os nharinga, esses m’zambezi da Maganja da Costa, se 
esmeram na luta, indómitos guerreiros que se recusavam 
a pagar o imposto da palhota. Não temem a morte e lutam 
até a última gota de sangue. Não se rendem. Mata-se um e 
aparecem dez, não acabam, tal como abelhas misteriosas 
saindo da colmeia.
Os Nama ya roi, esses m’zambezi de Namarroi, são terríveis 
ainda. Mágicos. Lutam com a força mágica das serpentes da 
deusa Nathériua, a poderosíssima encantadora de serpentes, 
cujo palácio é guarnecido por cobras de todas as espécies 
do mundo que ela encanta e com elas brinca e até dança. 
(CHIZIANE, 2018, p. 132).

Nesse trecho, Chiziane recoloca elementos da cultura moçambicana em 
convívio com a cultura europeia.  Vemos a crítica ao colonialismo por meio da 
simbologia do negro que precisa lutar por sua liberdade, colocando em risco sua 
vida. Percebe-se a valorização da recusa das instituições usurpadoras coloniais e 
de suas significações que se impõem por meio do massacre da população. Além 
disso, refere-se a grupos e linguagem próprios de Moçambique. Essa forma de 
escrever possibilita o reconhecimento dos sujeitos e de suas individuações. 
Obviamente, a tradição e a oralidade têm seu lugar privilegiado na cultura e 
as literaturas africanas optam por guardar essas marcas. Como afirma Leopold 
Senghor, citado por Leite (1998, p. 14), os escritores de literatura na África bebem 
na fonte dos mestres tradicionais, criando “uma noção de ‘continuidade’ entre a 
tradição oral e a literatura” (LEITE, 1998, p. 14), proporcionando a manutenção 
e reavivamento do conhecimento que antes era mantido somente na oralidade.



Revista Athena, vol. 30, n° 03 (2025), Cáceres – MT 199

Inclusive, por meio da simbologia dos negros que lutam como abelhas, 
reforça a altivez do povo moçambicano que não se submete, pois, ainda que saibam 
dos riscos de morte, enfrentam a batalha. Por conseguinte, quando a narrativa 
estabelece abertamente a questão exploratória em favor do enriquecimento do 
colonizador, faz refletir sobre “uma celebração de sincretismo e hibridez de per 
si, se não articulada em conjunção com questões de hegemonia e relações de 
poder neocoloniais, arrisca parecer santificar o fait accompli da violência colonial” 
(MATA, 2014, p. 34, apud SHOHAT, 1996).

O romance produz uma representação da descontinuidade da valorização 
cultural europeia, apresentando a tradição e a situação colonial como formadoras 
de outra conjuntura histórica. Este mecanismo ficcional se configura resistência 
contra a dominação. Porém, denunciando a permanência de características do 
colonialismo mesmo após a independência, o narrador defende a tese de que ela 
habitará a mente e o comportamento da população. Consequentemente, ideais 
dos exploradores serão defendidos pelos próprios negros.

“— Nessa independência que sonhamos o mundo não será 
o mesmo. Libertaremos a terra, sim, mas jamais seremos 
senhores. Os governadores do futuro terão cabeças de 
brancos sobre o corpo negro. Nesse tempo, os marinheiros já 
não precisarão de barcos, porque terão construído moradas 
seguras dentro da gente. O colonialismo habitará a nossa 
mente e o nosso ventre e a liberdade será apenas um sonho” 
(CHIZIANE, 2018, p. 175-176).

Como voz da tradição, essa previsão do curandeiro e líder Moyo é 
significativa, já que o futuro vislumbrado e apresentado para José dos Montes 
mantém a opressão e a exploração dos negros. Porém, afigura-se pela especialização 
apurada de seus artifícios, ao colocar o negro para ser o seu próprio algoz. Desse 
modo, “todo povo colonizado — isto é, todo povo no seio do qual nasceu um 
complexo de inferioridade devido ao sepultamento de sua originalidade cultural 
— toma posição diante da linguagem da nação civilizadora, isto é, da cultura 
metropolitana” (Fanon, 2008, p. 24). Dessa maneira, pela simulação de unidade, 
disfarçará a existência por disputa de poder, uma vez que haverá dentre os negros 
quem encabece a luta pelos ideais brancos. Porém, para Memmi (2007, p. 93), 



Revista Athena, vol. 30, n° 03 (2025), Cáceres – MT200

assim como produziu colonizadores, produziu colonizados e toda a condição pós-
colonial:

Como a servidão está inscrita na natureza do colonizado, 
e a dominação na sua, não haverá desenlace. Às delícias 
da virtude recompensada, ele [o colonizador] acrescenta 
a necessidade das leis naturais. A colonização é eterna, ele 
pode considerar o seu futuro sem nenhuma preocupação 
(MEMMI, 2007, p. 112, explicação em colchetes nossa). 

Isso pode ser confirmado no trecho abaixo:

— Melhora a tua raça, minha Delfina!
Repete inconscientemente o que ouvia da boca de tantas mães 
negras. E dos brancos. Casar com um preto? Confirmando 
que o sexo é uma arma de combate em tempo de guerra. 
Casar com um preto? 
Palavras comuns na boca dos marinheiros. Que os próprios 
negros adoptam como verdades inquestionáveis. As frases 
ouvidas gravam-se na mente e materializam-se. E as 
falsidades ganham a forma de verdade. Serafina absorveu 
a vida inteira as injúrias nos gritos dos marinheiros, que 
acabaram semeadas na consciência. Na arena da consciência 
luta contra ti próprio, numa batalha sem vitória. (CHIZIANE, 
2018, p. 91-92).

A questão racial é assimilada pelo próprio negro, que tenta se colocar 
em posição superior pela miscigenação, isto porque acredita que “quanto mais 
assimilar os valores culturais da metrópole, mais o colonizado escapará da sua 
selva. Quanto mais ele rejeitar sua negritude, seu mato, mais branco será” (FANON, 
2008, p. 34). Com isso, o negro trabalha em defesa de um dos aspectos mais 
importantes do diferencial apontado e amplamente cultuado pelos colonizadores, 
a raça, o racismo.

No trecho acima, podemos destacar também a ideia de que a construção 
da repetição ajuda a formar a consciência social dos sujeitos. Nesse aspecto, 
a recorrência da ideia de que o negro é inferior e que, casar com branco e 
branquear, consequentemente, a pele dos descendentes são noções com as quais 
os indivíduos passam a ter familiaridade, mesmo que tais construções ideológicas 



Revista Athena, vol. 30, n° 03 (2025), Cáceres – MT 201

sejam destrutivas para eles ou seu grupo. A materialização de algo pelo poder da 
repetição ou das relações que se estabelecem no social molda as experiências de 
vida no presente e no futuro, que no caso do racismo serão aceitas pelos próprios 
negros como verdades inquestionáveis.

Isso posto, a dominação psíquica, visto o “arsenal de complexos 
germinados no seio da situação colonial” (FANON, 2008, p. 44), contribuiu 
para que o racismo se estabelecesse de maneira a estruturar aquela sociedade. O 
racismo está na estrutura profunda que alicerça todo o processo colonizatório. 
Assim, as atitudes discriminatórias dos marinheiros, por exemplo, são somente 
resultantes deste aparelho profundo de dominação do qual a personagem Delfina 
desponta na narrativa como cúmplice. Isso porque acredita que, para ascender 
socialmente e ter uma vida digna, precisa partilhar da ideia de raça e de seus 
predicados.

Tal dominação em culturas africanas distintas resultou em experiências 
que possibilitaram maneiras de viver e sentir diversas, admitindo a narrativa 
de múltiplas construções de tais realidades de maneira historicizada. As lendas 
da tradição oral, por exemplo, aparecem na relação com os acontecimentos 
históricos, como é possível perceber a seguir.

A história se repete. As lendas antigas se reproduzem e se 
materializam. Lendas dos tempos em que Deus era uma 
mulher e governava o mundo. Era uma vez…
Há muito, muito tempo, a deusa governava o mundo. De 
tão bela que era, os homens da terra inteira suspiravam por 
ela. [...] Roubaram-lhe o manto e derrubaram-na. Tomaram 
o seu lugar no comando do mundo, condenando todas as 
mulheres à miséria e à servidão.
Esta é a origem do conflito entre o homem e a mulher. É por 
isso que todas as mulheres do mundo saem à rua e produzem 
uma barulheira universal para recuperar o manto perdido 
(CHIZIANE, 2018, p. 227-228).

Inicialmente, o leitor pode ter a sensação de que lê algo desconexo da 
trama narrativa, mas a lenda acima compõe todo o capítulo 18, funcionando 
como uma introdução da narradora para apresentar o que foi considerado pela 
personagem Delfina sua grande conquista. O fragmento parece alegórico para 



Revista Athena, vol. 30, n° 03 (2025), Cáceres – MT202

mostrar a perspectiva narrativa sobre as crenças da tradição, pois, segundo 
ela, existe uma circularidade da história, as lendas antigas se reproduzem e se 
materializam. Isto é relevante para marcar a ideia, que será aprofundada ao longo 
de toda a narrativa, de que o que prevê as lendas da tradição oral se renova e se 
reedita, ou seja, materializa-se. O trecho constituído em forma de um conto é um 
prenúncio da ascensão de Delfina. É um momento em que o narrador, como se 
fizesse uma contação de história, recorre a significados simbólicos sobre a vida da 
personagem e sobre a vivência das mulheres, de modo geral. 

Importante, então, perceber a importância da tradição oral como artifício 
levado para a escrita do romance africano, pois “é igualmente uma espécie de 
certificação literária da necessidade histórica de uma permanente descolonização 
material e mental” (MAFALDA LEITE, 2022, p. 10). Assim, os escritores têm 
incorporado “as narrativas orais africanas (oralitura e romance), consolidando-
se como gênero singular naquele continente” (MAFALDA LEITE, 2022, p. 12) e, 
particularmente, em Moçambique.

Vemos no mito da perda do poder das mulheres para os homens, que 
passam a governar o mundo, a diferença de conduta dos governantes, já que a 
postura masculina condiciona as mulheres “à miséria e à servidão”. O que se opõe 
ao tratamento social oferecido por elas enquanto geriam a África. Por isso, o texto 
indica que existe o interesse feminino de reaver a governança e, para tanto, faz 
uma “barulheira universal para recuperar o manto perdido.”  

Vemos, destarte que a influência mútua entre a literatura africana e a 
história do continente no âmbito especialmente dos estudos pós-coloniais, campo 
mais em sintonia com essa área de pesquisas (APPIAH, 1997, p. 101), consiste 
basilar para refletir sobre a produção ficcional e sobre a história oficial. A “história, 
aqui, é — como lhe convém ser — a oportunidade de um estilo mais político de 
interpretação” (APPIAH, 1997, p. 101). Além disso, ela, de modo geral, é um dos 
componentes que determina características dessa literatura, como a referência à 
dominação colonial exploratória, um dos principais distintivos compartilhados 
pelos países africanos. 

Dessa maneira, “a literatura, baralhando os ‘canônicos’ eixos da dimensão 
prazerosa e gnosiológica, do prazer estético e da função sociocultural e histórica, 
vai além da sua ‘natureza’ primária, a ficcionalidade” (MATA, 2008, p. 21, aspas da 



Revista Athena, vol. 30, n° 03 (2025), Cáceres – MT 203

autora). De tal modo, refletindo acerca da reconfiguração dos sujeitos, a narrativa 
literária africana se materializa pela abordagem da remodelada identidade social 
e cultural do país como componentes ficcionais, desse modo reinventando e 
projetando a sociedade. 
Considerações finais

Pelo romance de Paulina Chiziane é possível a reflexão sobre a constituição 
das culturas e dos sujeitos. A obra O alegre canto da perdiz acena para o que 
forma e constitui suas personagens, destarte, deixa ver a formação da sociedade 
moçambicana e africana; portanto, pelos meandros das transformações culturais 
a partir da história contada pelos que a viveram, pelos elementos da tradição e da 
dominação colonial, produz efeitos subjetivos na sociedade e nas pessoas.

A narrativa sugere como as tradições, os ritos, as histórias, os costumes, 
os valores e os conselhos populares educam as pessoas, bem como a situação 
colonial, que deixou marcas em todo o país, empreende novas formas de ser, 
de produzir, de relacionar-se. Logo, a leitura detida destes aspectos da obra, 
que se referem às relações sociais, especialmente da representação da vivência e 
subalternização feminina no país, permite ver pelas suas personagens a realidade 
da mulher na totalidade. 

Pelas personagens centrais da narrativa constatamos os engendramentos 
colocados pela tradição e pela colonização como limitantes da descolonização do 
gênero, ou seja, vemos que, por mais que as personagens pretendam e busquem 
mudanças em suas situações de vida, existem determinantes que impedem que 
possam superar e realizar o que almejam.

Diante do exposto, por se inserir na condição pós-colonial, pode 
observar-se que as determinações da tradição e da colonialidade engendram os 
caminhos, escolhas, direcionamentos para as vidas das protagonistas, por isso, ao 
mesmo tempo, suas experiências pouco subvertem os princípios histórico-sociais 
determinados por esses elementos. Desse modo, o que empreendem e logram 
para sua vida está amarrado às suas relações.

Ao fim deste recorte, confirmamos que O alegre canto da perdiz leva os 
leitores a ver nuances dos acontecimentos que constituem Moçambique. Assim, 
combatendo a universalidade na literatura, Paulina Chiziane é uma romancista 



Revista Athena, vol. 30, n° 03 (2025), Cáceres – MT204

que utiliza o diálogo com a história em sua composição para representar e 
fortalecer discussões relevantes a partir do seu lugar social. 

Referências

BHABHA, Homi. O Local da Cultura. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2001.

BOSI, Alfredo. Cultura como tradição. In: BORNHEIM, G. etal. Cultura 
brasileira – tradição contradição. Rio de Janeiro: Zahar, 1987.

CHIZIANE, Paulina. “Eu, Mulher… Por uma Nova Visão do Mundo”. In: Revista 
do Núcleo de Estudos de Literatura Portuguesa e africana na UFF, vol. 5, nº 10, 
abril de 2013. 

CHIZIANE, Paulina. O alegre canto da perdiz. Lisboa: Caminho, 2008.

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008.

HAMPATÉ BÂ, A. A tradição viva. In KI-ZERBO, J. História Geral da África: 
Metodologia e pré-história da África. São Paulo: Ática, Paris: UNESCO, 1982. 

LEITE, Ana Mafalda. Oralidades & escritas nas literaturas africanas. Lisboa: 
Colibri - Artes Gráficas, 1998. 

LEITE, Ana Mafalda. O romance africano visto de longe. In.: O romance africano: 
tensões, conexões, tradições. Goiânia: Cegraf UFG, p. 09-33, 2022.

MATA, Inocência. No fluxo da resistência: A literatura, (ainda) universo da 
reinvenção da diferença. Niterói, n. 27, p. 11-31, 2009. 

MATA, Inocência. A crítica literária africana e a teoria pós-colonial: um modismo 
ou uma exigência? In.: O marrare. Rio de janeiro: n. 08. p. 20-34, 2008.

MATA, Inocência. Estudos pós-coloniais: Desconstruindo genealogias 
eurocêntricas. Civitas, Porto Alegre, v. 14, n. 1, p. 27-42, 2014.

MBEMBE, Achille. As Formas Africanas de Auto-inscrição. Estudos Afro-
Asiáticos. Rio de Janeiro: Ano 23, n. 1, p. 172-209. 2001. 



Revista Athena, vol. 30, n° 03 (2025), Cáceres – MT 205

MEMMI, Albert. Retrato do Colonizado precedido do retrato do colonizador. 
Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1967. 

SAID, E. Cultura e imperialismo. São Paulo: Companhia das Letras, 1995. 
SANTOS, Boaventura de Souza. Pela mão de Alice: o social e o político na 
pósmodernidade. São Paulo: Cortez, 2010.

SERRANO, Carlos; WALDMAN, Maurício. O espaço africano. In: ______. 
Memória d’África: a temática africana em sala de aula. São Paulo: Cortez, 2007. 
p. 126-180. 


