
 

99 

O SERTÃO COMO CONCEITO PARA A CRIAÇÃO  
E SUAS FESTAS ENQUANTO ESTADO CRIATIVO 41 

 
THE BACKLANDS AS A CONCEPT FOR CREATION 

AND ITS FESTIVALS AS A CREATIVE STATE 
 
 

Diogo Ramon da Silva Costa42 
 
 

RESUMO 
Registra um recorte de uma investigação focando no sertão enquanto conceito e po-
tencialidade criativa para a cena. Traça-se um olhar histórico, antropológico e artís-
tico, a partir de uma síntese dinâmica das festas populares brasileiras, caipiras e 
sertanejas: Folia de Reis, Festa do Divino e Treição, ambas tradicionais no estado de 
Goiás e demais regiões do Centro-Oeste e Nordeste do Brasil. Estas manifestações são 
abordadas por meio de analogias sensíveis entre as ações de seus fazedores e mante-
dores e de atores e atrizes criadores praticantes da arte teatral na contemporanei-
dade. 
 
Palavras-chave: Sertão. Cena. Caipira. Sertanejo. Conceito. 
 
 
 

ABSTRACT 
This is an excerpt from an investigation focusing on the sertão as a concept and cre-
ative potential for the stage. It takes a historical, anthropological and artistic look at 
a dynamic synthesis of Brazilian folk festivals, caipiras and sertanejas: Folia de Reis, 
Festa do Divino and Treição, both traditional in the state of Goiás and other regions 
of the Midwest and Northeast of Brazil. These manifestations are approached through 
sensitive analogies between the actions of their makers and maintainers and of crea-
tive actors and actresses practicing theatrical art in contemporary times. 
 
Keywords: Sertão. Scene. Caipira (Redneck). Sertanejo (Countryman). Concept. 
  

 
41 Texto decorrente da pesquisa desenvolvida durante o mestrado no Programa de Pós-Graduação em Artes da Cena 
pela Universidade Federal de Goiás (UFG), sob orientação da professora Dra. Natássia Garcia, e que compõe o acervo 
de produções de sua pesquisa de doutorado pela Universidade Federal da Bahia (UFBA), sob orientação da professora 
Dra. Hebe Alves. 
42 Ator, diretor teatral e professor substituto no curso de Licenciatura em Teatro da Universidade Estadual de Mato 
Grosso do Sul (UEMS). Doutorando em Artes Cênicas pela Universidade Federal da Bahia (UFBA), mestre em Artes da 
Cena pela Universidade Federal de Goiás (UFG) e graduado em Teatro pela Universidade do Estado do Amazonas 
(UEA). ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-5066-8223. E-mail: dyogoramonprofissional@gmail.com. 



 

100 

O SERTÃO ENQUANTO CONCEITO OU UNIDADE  

“Sertão é isto: o senhor empurra para trás,  
mas de repente ele volta a rodear o senhor dos lados.  

Sertão é quando menos se espera”. 
(Guimarães Rosa, Grande Sertão: Veredas, 1994, p. 402). 

ste artigo registra um aprofundamento acerca do conceito de atmosfera 

do sertão, cunhado no desenvolvimento do projeto SerTãoVida em cena: 

A busca por um solo poético caipira e sertanejo, que ocorreu na cidade 

de Goiânia, em Goiás, Brasil. Este projeto artístico-científico contou com o 

apoio da Escola de Música e Artes Cênicas da Universidade Federal de Goiás 

(Emac/UFG), vinculado aos seguintes laboratórios: Laboratório de Montagens 

Cênicas e Teatro Educação (LabMonTe/ EMAC/ UFG), Laboratório de Criação de 

Figurinos, Acervo de Indumentárias e Ateliê de Costura (LabCriaa/ EMAC/ UFG), 

e ao Laboratório Interdisciplinar de Pesquisa em Artes da Cena (Lapiac) vincu-

lado à EMAC e à Faculdade de Educação Física e Dança (FEFD/ UFG). Entre 2019 

e 2021, o projeto foi realizado a partir de ações focadas na realização de uma 

investigação práxica, baseada em buscar nas práticas culturais e identitárias 

caipiras e sertanejas, possibilidades de potencialidades e colaborações cênicas 

para o trabalho criativo-metodológico de atores e atrizes, bem como técnico e 

dramatúrgico na criação de um espetáculo. No decorrer de quase três anos, 

foram realizadas vivências e experimentações em sala de ensaio; trabalhos de 

fundamentação práxica a partir de referências bibliográficas – de diversas áreas 

de conhecimento como a história, a sociologia e a antropologia –; bem como 

musicais, visuais e audiovisuais; e a criação do espetáculo teatral (nome do 

espetáculo não citado por conta da política de anonimato na submissão do ar-

tigo) (2021), fruto do projeto e dos conhecimentos acumulados e produzidos no 

decorrer do processo artístico-pedagógico. 

A pesquisa desenvolvida foi firmada no processo dialógico entre sertão e 

cena, processo este, composto continuamente pela metodologia práxica de 

contato com muitos modos de entender e se relacionar com o sertão, conse-

quentemente, os sertões. Isto gerou um impulso em buscar ultrapassar as bar-

reiras e limites da representação, abordagens e possíveis adaptações. Foi sendo 

E 



 

101 

pensada a dimensão do sertão enquanto conceito e unidade do trabalho, ou 

seja, como uma coisa que não ancora no campo do temático, mas que se insere 

e opera no campo inspirativo, intuitivo, criativo, psicológico, metodológico e 

processual. 

Esta ideia do sertão enquanto conceito e unidade, diz respeito ao acom-

panhamento contínuo do todo em um processo criativo, sendo o sertão o próprio 

processo e atuando particularmente em várias etapas dele. Assim sendo, o ser-

tão neste trabalho, como conceito e unidade, é uma conexão direta com os 

aspectos conceituais de arte e vida, conceito defendido por diversos artistas – 

como Constantin Stanislavski no teatro –; e complexidade que é natureza das 

próprias festividades populares, como as apresentadas neste artigo. Deste 

modo, em diálogo com estes princípios apresentados, este texto não visa relatar 

como ocorre as práticas culturais produzidas pelas comunidades caipiras e ser-

tanejas, detalhando-as ou avaliando-as a partir de critérios predefinidos dentro 

da comunidade e instituição teatral, focados em princípios estéticos ou técni-

cos. Meu intuito é compartilhar a existência destes eventos culturais, especifi-

camente sintetizando três festividades, enfocando no estado de cena e pre-

sença – exatamente a ideia de atmosfera do sertão –, que ocorre no desenvol-

vimento destas. Trago neste recorte, uma reflexão acerca da Folia de Reis, da 

Festa do Divino Espírito Santo e da Treição –, a fim de por meio de analogias, 

expor a presença desta atmosfera do sertão, ou seja, dos estados intrinseca-

mente artístico-humanos, nestas práticas. Deste modo, também compartilho 

como estes estados, estiveram presentes no desenvolvimento da investigação, 

enquanto potências alcançadas a partir de vivências e estudos baseados no 

campo da atuação cênica (Stanislavski, 1983). Para tanto, trago uma síntese 

histórica, por meio de análise crítico-reflexiva, relacionada à ideia do sertão e 

das três festas. 

Falo a respeito de experiências, sensações e criações que não se findam 

na repetição de ritos, mas que antecedem estas práticas e procedem em novas, 

concomitantemente. Do mesmo modo, apresento como estes acontecimentos 

culturais, compreendem um processo dinâmico e vivo, que se desenvolve em 



 

102 

constante fluxo no próprio cotidiano destas comunidades, levando à cena, es-

tados humanos de existência que nos acompanham e se apresentam de formas 

diversas.  

Estes tipos de estados são buscados, muitas vezes, em processos criativos 

cênicos por meio de laboratórios e exercícios criados a partir de experiências e 

experimentos vivenciados. O objetivo desta busca está totalmente ligado à fun-

damentação da atuação cênica a ser desenvolvida num processo, ficcionais em 

sua maioria, e o desenvolvimento conceitual de obras teatrais a serem produ-

zidas. No entanto, cabe ressaltar que estas sensações estão amparadas em pro-

cessos filosóficos, ideológicos, religiosos e culturais, o que ocorre junto do pro-

cesso de formação e constituição dos cidadãos pertencentes aos contextos cai-

piras e sertanejos de existência. Tais particularidades evocam a subjetividade 

e alteridade dos seres. Para estes estados vivenciados no universo caipira e 

sertanejo, será utilizado o termo atmosfera do sertão. 

 

A ATMOSFERA DO SERTÃO 

“O correr da vida embrulha tudo,  
a vida é assim: esquenta e esfria,  

aperta e daí afrouxa, sossega e depois desinquieta.  
O que ela quer da gente é coragem”.  

(Guimarães Rosa, Grande sertão: Veredas, 1994, p. 448). 

Existem ao menos três possíveis gêneses do termo sertão. A possível ori-

gem latina – sertum – é fundamentada no sentido “de “bosque”, “mata”, “afas-

tamento” ou na melhor das formas “lócus mediterrâneo” (Ramon, 2022, p. 25); 

já a angolana, de língua mbunda michitu – celtão ou certão –, traz a ideia de 

“mato”; e a portuguesa – sertão – sempre veio sendo utilizada “para designar 

os interiores, campos e áreas rurais de Portugal” (Autor deste trabalho [não 

identificado para avaliação às cegas], 2022, p. 25). O tradutor cearense Gustavo 

Barroso (1962, 1947) apresenta que, justamente, nessa perspectiva portuguesa, 

o mais provável é que o termo ‘sertão’ esteja diretamente ligado ao termo 

‘deserto’, especificamente por ser a supressão de ‘desertão’.  



 

103 

A origem etimológica, reflexo da origem histórica, é acompanhada da 

ideia criada acerca do sertão, rebaixado ao lugar distante, atrasado e desértico. 

Não é à toa que este lugar é representado muitas vezes acompanhado dos es-

tados de pobreza e solidão. Foi a partir da assimilação entre as fundamentações 

teóricas e as experimentações práticas que o termo atmosfera do sertão come-

çou a ser construído. Portanto este conceito não parte da ideia da representa-

ção, da cópia ou remontagem do que se vive, mas se concentra no estado do 

‘ser’, ‘habitar’ e/ou ‘sentir’ o que se está vivendo. Entendendo o sertão nas 

dimensões do lugar físico, mítico e identitário, encontramos a sua atmosfera na 

relação deste universo, realidade e habitação. Portanto, esta ‘atmosfera’ ou 

‘universo’, não se esgotam na dimensão palpável ou visível, mas alcançam suas 

particularidades metafísicas, metafóricas, espirituais e subjetivas, o que de 

certo modo, pode ser percebido nas festividades analisadas.  

Este estado, diferente de algumas práticas realizadas em outros ambien-

tes ou regiões que concentram teatralidades e dramaturgias em seu cronograma 

de atividades, rituais ou liturgias; não finda sua dimensão artístico-criativa ape-

nas no momento da operação prática de suas manifestações culturais, mas sim, 

permanece em constante atuação a partir dos seus modus, costumes e crenças, 

a partir da manutenção da própria vida dos sujeitos. O universo destas práticas 

existe e é construído, reconstruído e transformado pelos seus criadores, conco-

mitante criaturas, cotidianamente. O sertão, diferente de muitas regiões e co-

munidades mais urbanizadas e concentradas nos centros das capitais e grandes 

cidades, não deixa de ser o que é por algum momento, ele é sertão sempre. 

Não diferente, seus constituidores são caipiras e sertanejos sempre, dentro de 

suas particularidades e alteridades. Portanto, nesta presença pulsante de vida 

e arte está a atmosfera do sertão. Essa atmosfera é o diálogo contínuo entre 

sujeito e lócus, que evidencio pela constante do sujeito que constitui o lugar 

que habita, e do lugar que constitui o seu habitante. Neste sentido, as ações 

que realizei durante a investigação, me possibilitaram perceber muitas proxi-

midades que esbarram o sertão e a cena, fosse na provocação destes estados, 

ou na imagem do local constituidor (sertão e cena) ou mesmo dos constituídos 



 

104 

por este mesmo local (atores, sertanejos e caipiras). Essa constante ocorre por 

meio de processos sensíveis, sociais e políticos. 

 
Figura 1: Elementos representativos do sagrado utilizados no 

 espetáculo solo BenDito (2021) de Dyogo Ramon. 

 
Foto: Murilo Barbosa, [s.d.]. 

 

A VIDA-CENA DO SERTÃO E SEUS CONSTITUIDORES 

“Vive dentro de mim,  
uma cabocla velha de mau-olhado, 

acocorada ao pé do borralho,  
olhando para o fogo. Benze quebranto”. 

(Cora Coralina, Todas as vidas, 2012, p. 18). 

Existem os aspectos do sertão enquanto conceitos, e dos estados en-

quanto atmosfera do sertão, foram importantes no desenvolvimento da inves-

tigação realizada. Eles abrangem a ação reflexiva de olhar a cena para além da 

perspectiva de representações dos sertões, dos caipiras e sertanejos, mas para 

a cena da própria vida presente nos tantos sertões brasileiros, a mesma cena 

que é perceptível em manifestações como a Folia de Reis, a Festa do Divino 

Espírito Santo e a própria Treição. Ainda que eu não tenha trabalhado com a 

Etnocenologia, propriamente dita, durante o processo, após a qualificação da 

pesquisa, comecei a buscar colaborações nesta metodologia e área de trabalho. 

Portanto, no que diz respeito ao modo como chamo e apresento as festas, me 



 

105 

oriento pelas bases desta área (Félix e Veloso, 2024), no que se refere ao res-

peito pelo nome como os próprios fazedores dão aos seus fazeres e colegas.  

As festas populares em sua maioria, apresentam características voltadas 

aos subjugados, marginalizados e mais empobrecidos das diversas sociedades. 

Suas composições estéticas, éticas e metodológicas se estruturam na mistura 

entre hábitos, rotinas e tradições de diversos povos que se encontram histori-

camente. Estas festividades evidenciam apropriações das festas e costumes das 

instituições mais poderosas de cada tempo e propiciar suas reestruturações, 

desconstruções e adaptações para seu próprio tempo, espaço e convívio. Con-

juntamente, os subjugados, em sua maioria, são os realizadores e mantedores 

dessas manifestações, sendo os que constroem paralelos entre as próprias fes-

tas realizadas por comunidades próximas, tornando cada vez mais multi e pluri 

as suas perspectivas e ações. Não é difícil perceber que os lugares estabelecidos 

enquanto espaço dos marginalizados é o ponto de encontro mais efervescente 

das práticas culturais populares. A respeito da Idade Média, Mickail Mikhailovich 

Bakhtin (1987) apresenta os moradores e artistas de rua, os ciganos, os empre-

gados dos reis e do clero, entre outros sujeitos mais empobrecidos; como os 

realizadores e mantedores de festas populares como o Carnaval e a Festa dos 

Tolos. O lugar específico destas festas eram as ruas das cidades europeias, e os 

ambientes de habitação desses sujeitos eram o ponto de partida e de envolvi-

mento dos demais brincantes que chegavam durante o desenvolvimento do 

evento. Estes lugares como reflexo dos seus moradores, eram entendidos como 

os mais sujos e imorais frente ao sistema moral europeu daquele período. 

No Brasil dos anos 90 e das duas primeiras décadas do anos 2000, é pos-

sível perceber, quando pesquisado, visitado ou aprofundado (ações realizadas 

em menor intensidade em anos anteriores), que em meio aos subúrbios, favelas 

e regiões periféricas das grandes capitais, as práticas das culturas populares 

têm forte presença, produzindo um forte envolvimento entre os comunitários, 

bem como estimulando técnicas e práticas artísticas. Práticas estas, que inte-

gram o contato e as trocas sociais como estrutura pilar dos encontros e festivi-

dades promovidas. No entanto, não é difícil perceber que os grandes meios de 



 

106 

comunicação, até hoje implantam uma imagem estereotipada dos subúrbios, 

favelas e regiões periféricas enquanto espaço do tráfico e consumo de drogas, 

de assaltos, comércio de armas e permanência constante de violência. Este es-

tereótipo estimula o processo de marginalização desses sujeitos e como conse-

quência, provoca também a marginalização de suas práticas culturais, concei-

tuando-as como ações artísticas menores quando colocadas em comparação às 

artes eleitas eruditas. Candido (2010) ao ter apresentado relatos históricos 

acerca da modernização das cidades brasileiras como no caso de São Paulo, 

explicita o impacto cultural e econômico na vida das comunidades caipiras. É 

justamente por isso que ele aprofunda o sentido do uso da palavra ‘bairro’, que 

era utilizada para definir os lugares onde se juntavam e formavam as comuni-

dades caipiras. O autor traçou um paralelo histórico que demonstra ser desses 

lugares, ou seja, das regiões caipiras, a origem das favelas brasileiras. As cria-

ções de hierarquias culturais não são criadas de forma separada do contexto 

histórico, social e político das comunidades. No Brasil, esta divisão se constrói 

por meio dos resquícios (ou amontoados) do processo de colonização, dos quais 

diminuem as culturas não-europeias, sobretudo a cultura indígena e africana, 

e promovem a europeia (e outras com ligações próximas da europeia), indi-

cando-a como melhor. Daí, todas relações culturais que estejam mais íntimas 

das matrizes não-europeias serem rechaçadas e diminuídas, e as que misturam 

elementos das outras matrizes serem aturadas. Ficando desta forma, àquelas 

que tentam copiar o estilo europeu de vida e arte, o título de melhores e mais 

sofisticadas. Não diferente, a dicotomia urbanidade e ruralidade, é inserida 

neste mesmo processo generalizador.  

Historicamente podemos salientar que o espaço dos interiores dos muni-

cípios, ou da presença interiorana nas cidades, sempre foi ambiente de plura-

lidade cultural, através de suas festividades, religiosidades e formas de encon-

tro, das quais apresentam inúmeros elementos estéticos, culturais e poéticos. 

No entanto, este lugar também foi construído historicamente como objeto da 

marginalização e da propagação de estereótipos, tanto no que se refere ao es-

paço, quanto aos próprios comunitários que o habitam. Entendido como 



 

107 

atrasado, o ambiente campista e o seu morador foram vistos, na maioria das 

vezes, como um sujeito-lugar a ser vencido e superado, e um ser social a ser 

reestruturado, condicionado e alienado aos padrões impostos pela urbanidade 

sob a égide da modernização, industrialização e das tecnologias. Pode-se afir-

mar que as tradições caipiras, e as sertanejas também, ainda que em diálogo 

constante e dinâmico com a contemporaneidade (efeito da natureza das cultu-

ras), continuam tendo como princípios essenciais a relação dialógica com a na-

tureza e a manutenção sensível de convívio social, por meio de afetos e comu-

nicações sensíveis. Assim, suas festividades (organizações, realizações e proce-

dimentos pós-apresentações) são ações explícitas desses princípios, o que 

acaba sendo partes reveladores de toda uma potência, uma unidade, ou um 

universo, uma atmosfera. 

 
Figura 2: Atuação de entidade caipira criada para o 
espetáculo solo EnCantado (2021) de Dyogo Ramon. 

 
Foto: Dyogo Ramon, [s.d.]. 

 

A FOLIA DE REIS E A FESTA DO DIVINO ENQUANTO SAGRADO E PROFANO 

“Fizemos a última viagem, Foi lá pro sertão de Goiás [...] 
Aonde nós ‘passemo’ a noite, numa Festa do Divino”. 

(Francisco Ribeiro Barbosa e João Salvador Perez, Chico Mineiro, 194543). 

 
43 Versão em canção da tradicional história-lenda conhecida como Chico goiano ou Chico mineiro. 



 

108 

Quando se fala sobre as festas populares caipiras e sertanejas, não fala-

mos apenas sobre o imaginário destas culturas, mas também sobre verdades 

que integram a constituição destes sujeitos. Não é difícil perceber a presença 

do catolicismo popular na cultura interiorana do país, para tanto, em manifes-

tações como a Folia de Reis e a Festa do Divino, a dimensão espiritual dá origem 

às suas realizações. A festividade da Folia de Reis é estruturada pela festa do 

Natal de Jesus Cristo, comemorado no dia 25 de dezembro e estendido pela 

liturgia católica até a festa do Batismo de Jesus, comemorado no domingo que 

procede a festa da Epifania44. Já a Festa do Divino Espírito Santo é a mesma 

Festa de Pentecostes45, realizada anualmente sempre no domingo em que se 

conta cinquenta dias após a festa da Páscoa cristã. Esta celebração encerra o 

tempo pascal, que dura cinquenta dias, e antecede a festa da Santíssima Trin-

dade (tradicionalmente conhecida como Festa do Divino Pai Eterno, por conta 

da festividade realizada na cidade de Trindade, na região metropolitana de 

Goiânia, em Goiás), que ocorre no domingo posterior ao Pentecostes.  

Sobre as Folias de Reis, historicamente, estas foram se formando a partir 

dos processos colonizadores e até hoje tem a misticidade cristã como condutora 

de suas práticas. Todavia, as folias sempre conectam os valores e preceitos do 

cristianismo com o contexto de seus realizadores, num processo de contínua 

atualização. Marcos Antônio Soares (2006, p. 205), referência em pesquisa 

acerca das festas das Folias de Reis, afirma que “Diferentes interpretações, 

alterações e acréscimos são feitos pelos cantadores de Reis ao texto bíblico 

quando estes cantam em versos seus louvores, pedidos e histórias”, o que re-

flete a constante atualização dos encontros entre acontecimentos comunitários 

e registros sagrados bíblicos. 

 
44 Epifania, do latim epiphanía que significa aparição, tornar visível e manifestação, enquanto festa cristã, traz a mís-
tica da história do nascimento de Jesus e da visitação dos Reis Magos no presépio. Na tradição católica, três são os 
reis que visitaram o menino – Melchior, Baltazar e Gaspar –, ainda que haja a possibilidade deste número ser muito 
maior, uma vez que os Evangelhos não indicam a quantidade dos visitantes (Bíblia Ave Maria, 2022). No ritual romano 
esta festa apresenta a mística do tornar Jesus Cristo visível, uma vez que indicações símbolos são dadas para este 
objetivo, junto de um roteiro articulado. 
45 A palavra Pentecostes tem origem do grego pentekostè que significa quinquagésimo, e possui origem na festa ju-
daica da colheita Shavuoth, ou seja, semanas, da qual comemora a memória da entrega das Tábuas da Lei, ou Torah, 
das mãos de Deus à Moisés. O Pentecostes cristão, está ligado à festa da descida do Espírito sobre Maria, a mãe de 
Jesus, e os apóstolos dele. 



 

109 

Esta prática explícita e recorrente no momento das cantorias e improvi-

sos durante as manifestações, refletem a postura de intimidade dos fazedores 

das folias com o sagrado que dá sentido à manifestação. Desta forma, os faze-

dores fazem a liturgia da festa ligar-se às suas próprias, como que criando e 

recriando suas histórias. No caso dos improvisos no canto, o fazedor da folia 

sempre se mantém “fiel àquilo que é essencial ao conteúdo narrado na Bíblia”, 

o que não é difícil de perceber no discurso que orienta esta prática. Portanto, 

pode-se perceber a presença de um estado de elevação e continuidade entre o 

palpável e o espiritual construído. 

A teatralidade da Folia de Reis fica evidente nas visitações, cortejos com 

a Bandeira (que é o elemento da presença do sagrado na festa) e durante as 

rezas e cantorias. As práticas realizadas são fundamentadas sob discursos mo-

rais que se dão através da estipulação de valores sociais a serem mantidos. Daí 

surge a justificativa da organização hierárquica de cada participante da festa, 

não só no objetivo de organização estrutural visual e de procissão contínua (no 

momento do evento), mas também de ordem de diálogo com os antepassados 

na manutenção dos ritos e demais elementos constituintes da manifestação (no 

decorrer das edições anuais). Tendo títulos, que podem ser encarados como 

personagens a serem encenados/ vividos, como os próprios três Reis Magos, 

Palhaços (Bastiões), Bandeireiro (Alfares da Bandeira), Festeiro, Coro, e o Mes-

tre ou Embaixador, se percebe a ideia da passagem dos costumes e da troca 

dos saberes que se dá no discurso moral do manter a tradição. Nesse sentido, 

cada título pressupõe um objetivo específico no momento do evento e no grupo 

que pertence, podendo ou não mudar de estirpe conforme os anos.  

A partir desta organização surgem discursos preocupados com a questão 

estética e de composição das festividades, das quais abarcam elementos visuais 

(figurinos, indumentárias, adereços e relações com os espaços por onde as folias 

passam), sonoros (cantos, melodias, canções e usos de instrumentos), textuais, 

roteiros e encenações (canções, improvisações, falas e discursos). Estes se en-

trelaçam formando uma dramaturgia composta pelo popular e apresentada en-

quanto espetáculo que não fragmenta realidade e ficção (Soares, 2006). Como 



 

110 

já alertado no início deste trabalho, não aprofundarei esta questão, mas acre-

dito na sua importância enquanto provocadora de estados entre os fazedores 

das manifestações e os próprios possíveis espectadores brincantes. 

Em diálogo com o conceito de arte e vida, pode-se perceber a presença 

da música nesta prática como a própria folia, ou seja, sem separações defini-

das, o porventura explica ser a folia de Reis a “maior escola da música caipira” 

(Nepomuceno, 1999, p. 43). Digo isto, pensando no que se refere às sonorida-

des, a presença da viola, das modas e toadas, bem como nos desenhos de vozes 

estabelecidas pela tradição caipira e/ou sertaneja. As vestimentas elaboradas 

evidenciam elementos típicos caipiras e/ou sertanejos que não ocorrem so-

mente no fazer da folia, mas acompanha o viver cotidiano dos fazedores. 

Do mesmo modo que estes elementos podem demonstrar o cotidiano dos 

seus brincantes, também podem explicitar a história de seus antepassados que 

vivenciaram de maneira mais potente esta tradição em meio ao ambiente cam-

pista. Nisso se percebe uma constante sempre presente no que chamei de at-

mosfera do sertão, e que pautou o sertão enquanto conceito e unidade: a di-

mensão do tempo – passado, presente e futuro são um só, e seus fazedores 

sempre estão conectados às suas gêneses (antepassados e modos de viver e 

entender a vida). Outra constante da atmosfera observada é a multiplicação 

dos fazeres, quase um sentido de bilocação. O universo que possibilita a prática 

da Folia, permite a multiplicação destes modos de viver e celebrar em diversos 

outros fazeres, em diversos lugares e em momentos outros aos dos festejos 

natalinos. Cito, por exemplo, as danças típicas caipiras e sertanejas presentes 

no Centro-Oeste brasileiro, com maior incidência em Goiás e Mato Grosso do 

Sul, e em divisas nordestinas e sudestinas como a catira46 ou o cateretê; e o 

cururu47 e o siriri48.  

 
46 Catira ou Cateretê é uma dança que trabalha com passos coreografados segundo toques viola caipira. Se organiza 
com dois violeiros e mais um grupo de componentes vestidos à caráter como boiadeiros e peões. 
47 A dança folclórica do Caruru desenvolve-se num desafio de violeiros e cantadores, que improvisam versos em ritmo 
de moda. Muitas vezes a dança faz parte das festas dos santos católicos. 
48 Siriri é uma dança folclórica centro-oestina que se organiza quase como uma ciranda, mantendo pares de casais 
que fazem coreografias segundo as canções tocadas pela viola. 



 

111 

Tais práticas populares, além de estarem presentes em espaços do coti-

diano caipira e sertanejo, como prática quase independente, também ocupam 

espaço nos roteiros das festas das Folias e da Festa do Divino. Todas essas ob-

servações reflexivas não se findam nas Folias, mas estende-se ao festejo do 

Divino. 

A Festa do Divino Espírito Santo tem origem portuguesa e chegou ao Bra-

sil em meio ao processo colonizador, mas tem em sua natureza elementos es-

pecíficos das demais matrizes que formaram a sociedade brasileira, o que pro-

move discursos sociais para além do sentido religioso (Veloso, 2005). Estes ele-

mentos ficam evidentes em manifestações que integram, preparam ou esten-

dem a grande Festa do Divino Espírito Santo. Explicito os casos das cavalhadas 

e mascarados, das roqueiras, das pastorinhas (presentes tanto na Festa do Di-

vino como na Folia de Reis) e das congadas e dos reisados (presentes em diver-

sos momentos do ano). 

As cavalhadas, batalhas entre dois grupos de cavaleiros, muito bem iden-

tificados pelos trajes coloridos que destacam a diferença de cada exército e 

adornos nos cavalos de cada um, se origina da utilização do teatro por parte 

dos jesuítas. Estes padres criavam espetáculos catequéticos no intuito de evan-

gelizar os indígenas e negros escravizados. Sua representação cênica se constrói 

na memória da guerra entre cristãos e mulçumanos, no evento das Invasões 

Mouras iniciadas por volta do final dos anos 700 d.C. 

Das cavalhadas se originam os mascarados, que é a tradição do passeio 

de brincantes pelas ruas das cidades no decorrer da Folia. Eles se apresentam 

com trajes de estética grotesca, desde as máscaras que representam animais 

como bois e onças, até às próprias vestimentas e dos cavalos que os carregam. 

No decorrer da passagem, gritam, brincam com as entonações vocais e ainda 

comentam sobre questões políticas atuais como em forma de protesto. Algumas 

vezes param diante das casas dos moradores, pedem colaboração financeira dos 

espectadores, quando não são sorteados com bebidas alcoólicas. Já os 



 

112 

mascarados é uma manifestação expressamente profana e de protesto, que nos 

remonta as práticas da Idade Média de subversão. 

Outras origens europeias são percebidas na Festa, como nas ações das 

roqueiras que sugerem uma salva de fogos em homenagem ao Divino, mas que 

se dá por meio do histórico de saudações institucionais aos reis e imperadores; 

e das pastorinhas que são espetáculos teatrais à italiana, dos quais encenam de 

forma tradicional a síntese da história de Jesus Cristo (kerigma).  

A matriz africana e afro-brasileira fica explícita na prática das congadas 

ou reisados, que já pelo nome sugere origens às coroações do rei de Congo e a 

rainha de Angola, das quais retratam a vida dos santos católicos. Os santos ve-

nerados mudam de lugar para lugar. Por exemplo, em Goiás, a veneração à 

Virgem Maria sob o título de Nossa Senhora do Rosário dos Pretos, ocorre em 

Pirenópolis; à Santa Efigênia – negra escravizada e popularmente santificada –, 

em Niquelândia; e a São Benedito – o santo negro cozinheiro –, em Catalão.  

O desenvolvimento desta manifestação integradas às Festas, se dá por 

meio de elementos estéticos africanos como o uso de artigos que sugerem a 

religiosidade desses povos e os próprios instrumentos musicais como o reco-

reco, tarol, pandeiro, cuíca e caixa, mas sem deixar faltar o acordeom e a viola 

caipira. Também se pode perceber a africanidade na festa de Couro, na qual 

se destaca homenagem à São Benedito, e em outras extensões de ações da 

festa, no caso de Pirenópolis. Estas últimas festas também apresentam rituais 

de desenvolvimento que expressam diálogos com a matriz indígena, principal-

mente nos aspectos visuais no uso de penachos e artigos para ornar as vestes. 

 

A “TREIÇÃO” ENQUANTO AFETO E SOLIDARIEDADE EM FORMA DE FESTA 

“Meu senhor, dono da casa, Meu amigo, meu patrão  
Saia na porta da rua. Receber sua “treição”. 

(Brandão, Cantoria de chegada da Treição, 2019, p. 17). 



 

113 

Dentre estas festas apresentadas, a Treição é a manifestação que mais 

apresenta fragilidade em registros escritos. Também é necessário distinguir as 

particularidades das Treições das demais festividades apresentadas neste tra-

balho, haja vista que suas dimensões abrangem um caráter mais ligado à comu-

nidade pela comunidade, o que não envolve um aspecto de tanta visibilidade 

como ocorre com as Folias de Reis e a Festa do Divino. A Treição está ligada à 

forma de vida das comunidades do campo, e une religiosidade, ética e ideologia 

num contexto ritual e artístico – universo que compõe a atmosfera do sertão. 

Configurando-se na ideia dos mutirões, ações presentes nas comunidades e fa-

mílias mais carentes, os realizadores das Treições pretendem cumprir o bem 

comum em forma de ação e sensibilidade. Tal ato é reflexo da constante moral 

presente no sertão enquanto conceito ou unidade, outra base de análise refle-

xiva da atmosfera. 

Os mutirões ocorrem por meio da ação dos habitantes de uma determi-

nada comunidade que unidos em prol de algum objetivo comum, traçam como 

alvo a ação de auxiliar ou fazer o bem ao próximo. Pode-se citar: A construção 

de casas, o cortar dos matos e gramas, a realização de almoços e jantares, a 

limpeza de determinados ambientes, entre tantas outras ações possíveis. 

Esses mutirões aconteciam (com menor frequência na atualidade), sem-

pre que se notava a necessidade de algum morador da vizinhança. Algum vizi-

nho mais próximo do necessitado se reunia com os demais da comunidade para 

organizarem a Treição. O morador que carecia de colaboração nunca sabia de 

nada, pois o costume da festa era que todos chegassem ‘de surpresa, ou seja, 

‘por traição’ na casa dele, no intuito de o surpreenderem.  

Desta forma, atesta-se que a palavra Treição é originária da palavra trai-

ção, pois essa é a perspectiva fundamental do evento, trair o vizinho visitado, 

que não sabe, nem cogita, a ocorrência do fato. Tudo indica que a palavra 

traição tenha se transformado em Treição por conta do dialeto caipira dos fes-

teiros que a realizavam. 



 

114 

O poder negativo da ação ‘traição’ é transformado em pulsão de alegria 

e gratidão, por meio da Treição. Pode-se afirmar, que esta festa é semelhante 

à uma surpresa de aniversário, em que todos os realizadores sabem de sua ocor-

rência, menos o aniversariante, por ser o sujeito principal da festividade. A 

traição, neste caso, é o fato de esconder a informação ao homenageado, ou 

ajudado, para que, partindo da surpresa, se promova bons sentimentos ao 

mesmo e aos seus. Não distante, esta ação dialoga com outra constante da 

atmosfera do sertão – a ressignificação dos fatos e a transformação da recepção 

e transmissão deles. O sertão também é o lugar onde, ou a condição em que, 

os sujeitos estão acostumados a ressignificarem informações, transformando 

realidades ruins em novas formas de existência.  

Há alguns relatos que ordenam o ritual da Treição, o que difere em pou-

cos detalhes de região para região. Pode-se indicar que a festa inicie com o 

processo de produção, que é a organização coletiva dos vizinhos em ajudar 

certo morador que apresente indícios de necessidades em alguma situação es-

pecífica. Os moradores, então, dividem tarefas e organizam e marcam o dia da 

realização, em sua maioria sempre iniciando às sextas, para que o evento possa 

ocorrer durante um fim de semana completo. Mas, há casos em que a festa se 

dá no decorrer da semana, uma vez que a realidade caipira e sertaneja de al-

gumas comunidades difere da institucionalização do trabalho das grandes cida-

des e capitais, sobretudo com a ideia diferenciada da lógica capitalista acerca 

do trabalho, produtividade e ócio. Acredito que estes atos e modus da festa 

estejam interligados com a constância de ressignificação das coisas (modos de 

operar o que se faz e como se recebe). 

O evento depois de organizado, se inicia ou pela madrugada ou bem cedo 

pela manhã, sempre num momento em que o beneficiado esteja executando 

alguma atividade nos compartimentos de dentro de sua casa, quando não dor-

mindo, momento propício para lhe pegar à traição. O susto sempre é dado atra-

vés da chegança, momento inicial da festa que sempre se dá por meio de salva 

de fogos de artifício, de canções tradicionais da festividade e de homenagens 



 

115 

ao dono da casa que foi traído. Ao beneficiado do evento lhe dão o nome de 

atraiçoado e aos realizadores o de traiçoeiros (Caldeira, 1956) . 

O início da festividade sempre ocorre com cantoria e honraria ao casal 

da casa, com versos e rimas de modas caipiras. Têm cantadores, violeiros e 

demais participantes que se juntam em coro para responder as perguntas feitas 

em forma de música nas canções. Todos os participantes chegam trazendo seus 

materiais de trabalho, como enxadas, marretes, vassouras, pás e outras ferra-

mentas que colaborarão nas atividades laborais a serem desenvolvidas. Esses 

materiais são entregues na chegança em uma forma de oferenda, no intuito de 

pedir benção ao trabalho que será desenvolvido, à casa e família do atraiçoado 

e solicitar graças para que a festa ocorra da melhor forma, bem como o objetivo 

de sua realização seja alcançado. A surpresa apresenta uma estética e estrutura 

semelhante à de uma serenata, porque envolve a homenagem e o afeto ao 

amigo beneficiado, bem como se dá na varanda das casas, portas, janelas e 

espaços de entrada e saída dos moradores. Após a chegança, os festeiros ini-

ciam os trabalhos, matam animais para cozinhar e assar, bem como preparam 

arroz, feijão e farofas, tudo no intuito de deixarem o momento farto.  

Há momentos específicos que ocorrem durante as atividades como ora-

ções que representam significativamente a piedade popular, rituais específicos 

como a formação de cordões de pessoas em frente à casa. Da mesma forma, 

ocorre a colocação das ferramentas de trabalho num lugar específico, como que 

um altar, ornadas com flores, quando não com velas, tudo ao som de cantos 

caipiras e sertanejos. Tudo ocorre muito bem dividido, sem sobrecarga de ener-

gias, pois sempre estas festanças ocorrem com um grande número de envolvi-

dos, comparecendo “uns cem ou mais” (Caldeira, 1956, p. 184). 

Estas festas são explicitamente centro-oestinas, com resquícios das redes 

de cooperação comunitária caipira e sertaneja dos ancestrais formadores dessa 

região. Ficando evidente que “É principalmente no Estado de Goiás que ainda 

se pode observar uma das mais interessantes formas de cooperação vicinal 

(forma espontânea) a que já se fêz referência: a traição ou, no linguajar 



 

116 

matuto, tréição” (Caldeira, 1956, p. 183-184). Carlos Rodrigues Brandão (2020, 

p. 3) quando comentou a respeito das localidades que presenciara esta mani-

festação, desabafa: “Nunca ouvi falar de sua existência em outros Estados, mas 

acredito que ela seja ou fosse vigente também em Minas Gerais, no Tocantins, 

regiões da Bahia na fronteira com Goiás e também [sic] no Mato Grosso”. Nisto 

alguns autores apresentam inúmeros títulos e tipos de mutirões realizados pelo 

Brasil. Clovis Caldeira (1956), em sua obra Mutirão: formas de ajuda mútua no 

meio rural, reparte os mutirões brasileiros segundo a divisão das regiões do 

país, vigente na época da publicação de seu trabalho, evidenciando a força na 

área central brasileira, como o estado de Goiás.  

Não cabe neste trabalho registrar os possíveis nomes dados para este 

evento, ação que pretendo realizar na produção de um trabalho focado direta-

mente na manifestação da Treição e nos seus resquícios, percebidos no dia a 

dia da cultura goiana e centro-oestina. Mas para finalizar esta abordagem, acre-

dito ser importante perceber como esta prática que envolve um objetivo social, 

não se desampara de uma natureza artística quando a música envolve a ação, 

quando a dança organiza os ritos e quando a presença possibilita as trocas no 

desenvolvimento do mutirão. A treição expressa a atmosfera do sertão e expli-

cita o sertão enquanto arte e vida, um modo de existência, dialógico com os 

aspectos conceituais do sertão unidade. 

 

‘CERTIN’, SERTÃO 

“As pessoas não morrem, ficam encantadas”. 
(Guimarães Rosa, [Discurso49], 1967). 

A religião, a filosofia e a arte são algumas das áreas das humanidades 

que nos permitem sentir e acessar lugares aos quais a racionalidade, na maioria 

das vezes, insiste em tentar embaçar, quase que num efeito castrador ou con-

servador. Nestes dois anos e meio de pesquisa, e em continuidade no 

 
49 Discurso de posse de João Guimarães Rosa na Academia Brasileira de Letras em 16 de novembro de 1967. Disponível 
em: https://www.academia.org.br/academicos/joao-guimaraes-rosa/discurso-de-posse. Acesso em: 13 dez. 2024. 



 

117 

doutorado, focando em vivenciar as manifestações culturais, venho percebendo 

o quanto estas festas são lugares de acesso ou retorno à humanidade, haja vista 

os objetivos e metodologias que acompanham seus realizadores. Se por um lado 

alguns destes eventos tem em suas origens as festividades cristãs, pontuo a 

importância de ideias e aspectos do cristianismo primitivo que adentram os fa-

zeres dos processos de criação e realização dos eventos. Tais modos de pensar 

a vida em sociedade, possibilitam a autoavaliação e o desenvolvimento de en-

contros e modos mais sensíveis e solidários de existir e conviver. Por outro lado, 

cada vez mais se percebe a presença de ideais subversivos que acompanham 

algumas destas práticas apresentadas, o que deste modo, potencializa a natu-

reza destas práticas: estética, ética e política.  

Enquanto artista, este lugar do sertão, diz respeito a minha formação, 

como me criei, do mesmo modo que se torna o lugar para onde parto no intuito 

de criar. Na ideia de atmosfera do sertão, busquei dialogar com o sertão, o 

caipira e o sertanejo do final do século XIX – apresentado nos livros tradicionais, 

com estereótipos que demonstram o preconceito existente –, em encontro com 

o imaginário popular criado acerca desse universo. Trata-se de um movimento 

de “representação incontornável” ou seja, tem a ver com “a faculdade da sim-

bolização de onde todos os medos, todas as esperanças e seus frutos culturais 

jorram continuamente desde os cerca de um milhão e meio de anos que o homo 

erectus ficou em pé na face da terra” (Durand, 2001, p. 17).  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Encerro registrando que nesta pesquisa – integrante da investigação rea-

lizada no mestrado –, consegui acessar lugares de autoconhecimento, de per-

tencimento, de criatividade, de resiliência e de solitude, que me propiciaram 

novos aprendizados enquanto artista da cena. Portanto, é evidente que a cena 

caipira e sertaneja está cheia de conhecimentos, os quais necessitam de mais 

artistas-pesquisadores para acessá-los, senti-los e compartilhá-los. Entendendo 

as realidades sertanejas, e o Cerrado físico e imaginário enquanto lugar não tão 



 

118 

acessado, registra-se a proposta de repensar a cristalização do sertão enquanto 

o lugar da seca de água e de cultura, ressignificando os conceitos prévios para 

enxergá-lo como o lugar, também, de oportunidade em nos saciarmos com cul-

tura, arte e solidariedade.  

 

REFERÊNCIAS  

BAKHTIN, Mikhail Mikhailovitch. A cultura popular na Idade Média e no Renasci-
mento: o contexto de François Rabelais. São Paulo: Hucitec; Brasília: Editora da Uni-
versidade de Brasília, 1987. 
 
BARROSO, Gustavo. A origem da palavra ‘Sertão’. Boletim Geográfico. Rio de Ja-
neiro: IBGE, v. 52, junho, p. 401-403, 1947. 
 
______. A verdadeira Dona Guidinha do Poço. _____. À margem da Literatura do Ce-
ará (artigo publicado em 12 de maio de 1956, Revista O Cruzeiro, cf. prefácio em 
Pordeus, I. À margem de Dona Guidinha do Poço. p. IX). Fortaleza: Imprensa Univer-
sitária do Ceará, p. 357-362, 1962. 
 
_____. O cenário histórico de Luzia-Homem. _____. À margem da Literatura do Ce-
ará. Fortaleza: Imprensa Universitária do Ceará, 1962. 
 
BÍBLIA AVE MARIA. Edição online. São Paulo: Editora Ave Maria, 2022. 
 
BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Cantoria de chegada da “treição”. [p. 17]. _____. O 
Canto das Fiandeiras: escritos sobre o trabalho solidário. Rio de Janeiro: A Partilha 
da Vida, 2019. [online]. Disponível em: https://www.apartilhadavida.com.br/wp-
content/uploads/2019/02/O-CANTO-DAS-FIANDEIRAS-rosa-dos-ventos.pdf Acesso em: 
10 jun. 2025. 
 
BRANDÃO, Carlos Rodrigues. O trabalho como festa: sobre o trabalho camponês 
acompanhado de canto e festa. Élisée – Revista de Geografia da UEG, Goiás, v. 9, 
n. 2, jul./dez, 2020. 
 
CANDIDO, Antônio. Os parceiros do Rio Bonito: Estudo sobre o caipira paulista e a 
transformação dos seus meios de vida. Rio de Janeiro: Ouro sobre Azul, 2010. 
 
CORALINA, Cora. Poemas dos becos de Goiás e estórias mais. São Paulo: Global 
Editora, 2012. 
 
DURAND, Gilbert. As estruturas antropológicas do imaginário: introdução à arqueti-
pologia geral. Tradução: Hélder Gordinho. 4ª ed. São Paulo: Editora WMF Martins 
Fontes, 2012. 
 
______. O imaginário – Ensaio acerca das ciências e da filosofia da imagem. 2. ed. 
Trad. René Eve Levié. (Col. Enfoques. Filosofia). Rio de Janeiro: DIFEL, 2001.  



 

119 

 
FÉLIX, Cícero e VELOSO, Graça. Etnocenologia: saberes de vida, fazeres de cenas. 
Brasília: Universidade de Brasília, Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas, 
2024. Disponível em: https://livros.unb.br/index.php/portal/catalog/book/557. 
Acesso em: 13 de abr. 2024. 
 
NEPOMUCENO, Rosa. Música caipira: da roça ao rodeio. São Paulo: Ed. 34, 1999. 
 
RAMON, Dyogo. SerTãoVida em cena: A busca por um solo poético caipira e serta-
nejo. Dissertação (Mestrado em Artes da Cena). Universidade Federal de Goiás, Es-
cola de Música e Artes Cênicas, Goiânia, 2022. Disponível em: https://reposito-
rio.bc.ufg.br/tede/items/fb0b7e15-a179-47db-b8c8-5e947c732ea0. Acesso em: 15 
ago. 2024. 
 
ROSA, João Guimarães. Grande Sertão: Veredas [1956]. Rio de Janeiro: Nova Fron-
teira, 1994. 
 
______. Discurso de posse de João Guimarães Rosa na Academia Brasileira de Letras 
em 16 de novembro de 1967. Disponível em: https://www.academia.org.br/acade-
micos/joao-guimaraes-rosa/discurso-de-posse. Acesso em: 13 de dez. 2024. 
 
SOARES, Marcos Antônio. Entre sombras e flores: continuidades e rupturas na edu-
cação estética de devotos-artistas de Santos Reis. Goiânia. Tese de Doutorado em 
Educação, Universidade Federal de Goiás, 2006. Disponível: https://reposito-
rio.bc.ufg.br/tede/bitstream/tde/1075/1/Tese%20Marcos%20Antonio%202006.pdf. 
Acesso em: 24 de out. 2019. 
 
STANISLAVSKI, Constantin. Minha vida na Arte. Tradução do original russo de Paulo 
Bezerra. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1989. 
 
VELOSO, Jorge das Graças. A visita do Divino: o sagrado e o profano na espetacula-
ridade das folias do Divino Espírito Santo no Entorno Goiano do Distrito Federal. 
Tese de Doutorado, Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2005. Disponível em: 
https://repositorio.ufba.br/ri/handle/ri/27284. Acesso em: 24 de out. 2019. 
 
 
 
 
Artigo recebido em: 6 de julho de 2025. 
Artigo aprovado em: 31 de julho de 2025. 

 

https://livros.unb.br/index.php/portal/catalog/book/557
https://repositorio.bc.ufg.br/tede/items/fb0b7e15-a179-47db-b8c8-5e947c732ea0
https://repositorio.bc.ufg.br/tede/items/fb0b7e15-a179-47db-b8c8-5e947c732ea0
https://www.academia.org.br/academicos/joao-guimaraes-rosa/discurso-de-posse
https://www.academia.org.br/academicos/joao-guimaraes-rosa/discurso-de-posse
https://repositorio.bc.ufg.br/tede/bitstream/tde/1075/1/Tese%20Marcos%20Antonio%202006.pdf
https://repositorio.bc.ufg.br/tede/bitstream/tde/1075/1/Tese%20Marcos%20Antonio%202006.pdf

