
                                        Revista Moinhos, Volume 14, Tangará da Serra, 2025. 4 
 

 

ENTRE VODUS E CIBORGUES: O QUE VAZA DE UMA ESCRITA? 

 

Geruza Zelnys1 

Eduardo Guimarães2  

 

Resumo: Tudo começa com o corpo. Esse corpus apresenta o curso intitulado “Entre vodus e 

ciborgues” e sua vinculação à escrita curativa, ou seja, à escrita como acontecimento e assunção 

da voz autoral. Para isso, abordamos os processos ritualísticos ancorados na relação entre 

ancestralidade e tecnologia, com o objetivo de sensibilizar e estimular a produção artística de 

si e do mundo. 

Palavras-chave: escrita criativa; escrita curativa; corpo; autoria. 

 

BETWEEN VOODOO AND CYBORGS: WHAT LEAKS OF WRITING? 

 

Abstract: It all starts with the body. This corpus presents the course entitled “Between voodoo 

and cyborgs” and its connection to healing writing, that is, to writing as an event and assumption 

of the authorial voice. To this end, we address ritualistic processes anchored in the relationship 

between ancestry and technology, with the aim of raising awareness and stimulating the artistic 

production of oneself and the world. 

Keywords: creative writing; healing writing; body; authorship. 

 

* a voz:  

Os encontros que batizamos de “Vodus & Ciborgues” nasceram da fricção de meu 

corpo-Eduardo com o corpo curativo de Geruza Zelnys, já um corpo-texto-autoral. Minha parte 

na construção da ficção de origem dessa história vai no seguinte percurso: um dia passei pela 

mudez* gerada pelo trauma, ou pelos traumas vivenciados, que ora se apresentam como 

acontecimentos, ora são sentidos de modo difuso, sem formas claras, mas sempre presentes no 

meu corpo. Minha voz, quando saía, passou a ser surpreendentemente baixa e para dentro, ainda 

que, quem fala a alguém, mesmo que esteja também falando para dentro, está necessariamente 

 
1 Geruza Zelnys é escritora, poeta e escafandrista. Doutora em Teoria Literária e Literatura Comparada (USP), 

mestre em Crítica Literária (PUC-SP) com pós-doutorado em Filosofia da Educação sobre processos criativos 

(UNIFESP) e formação em Esquizoanálise (Escola Nômade de Filosofia). É professora de literatura na pós-

graduação do Instituto Vera Cruz. Em 2014, criou o curso de Escrita Curativa. Publicou vários livros, entre eles, 

A Escrita Curativa. Ou de como voar com asas quebradas (Fábrica de cânones, 2021). 

2 Eduardo Guimarães é escritor e editor da Fábrica de cânones. Autor dos romances Só não atirei porque era o 

meu pai (Fábrica de cânones, 2024) e Voo para onde vão as araras (Quelônio, 2017), ministra oficinas de escrita 

curativa e criativa e, em parceria com Geruza Zelnys, criou o curso “Entre vodus e ciborgues: a escrita como corpo 

e potência”. Dedica-se à Leitura Afetiva e mentoria para escritores e instituições. 



                                        Revista Moinhos, Volume 14, Tangará da Serra, 2025. 5 
 

 

falando para fora. Mas meu interlocutor apenas conseguia perguntar: “O quê? O quê?”, não 

como quem não compreende algo complexo ou inusitado, mas sim como alguém que não escuta 

uma voz que não consegue ressoar. Uma almofada num instrumento percussivo. Nesse 

momento, sob a sensação de que, se continuasse sendo tragado pela fenda traumática, talvez 

chegasse a um ponto fundo o suficiente para não conseguir mais sair, o ponto onde a mudez 

não geraria mais espanto, porque se perene, a mudez se tornaria meu estado normal, tomando 

a ideia de estado normal como aquele que simplesmente repetimos ao longo do tempo, 

formando uma identidade. Minhas mãos então tatearam caminhos, incluindo uma 

terapeuta/psicóloga, e os textos. A escrita, que eu repetia sem qualquer motivo consciente. Até 

que consegui enxergar meu texto. E entender alguns recados. O personagem que não age mesmo 

e principalmente diante do derradeiro. Os contos com corte abrupto, sem finalizações ou 

conclusões. Os poemas que olham os céus. E não estou falando de recursos estilísticos, artifícios 

literários. Estou falando de procedimentos repetitivos e inconscientes, que só pude perceber 

depois de ter enxergado meu texto, isto é, meu corpo. Meu corpo-texto, que só pude entender 

assim, como corpo, com este nome, muito tempo depois, ao friccionar o corpo curativo 

zelnysiano. Ainda antes dessa fricção, comecei a modificar elementos dessas ficções. Uma 

atitude simplória, intuitiva, o personagem que me agoniava por não agir, começou a apertar o 

gatilho. Nesse tempo eu pensava muito em gatilhos. E isso acontecia não de maneira artificiosa, 

mas como um desejo de desafogamento, uma resposta ao pedido da própria história que estava 

sendo contada. Mas era difícil não perceber que isso se assemelhava com o pedido da própria 

vida que estava sendo vivida.  

 

** as vozes:  

Tudo começa com o corpo. Encontros para partilha de corpus, gestos, autorias & afetos. 

Onde se gesta o gesto? A palavra amputada/implantada. Provocar intensidades: vodus & 

ciborgues. Localizar zonas de impacto: o tecido ancestrofutural. Movimentar terreiros: o corpo 

da ideia e a ideia do corpo. Despertar ritos: da imaginação criativa à criação. O livro-livre. Esses 

são os temas norteadores de um projeto que se desenvolve em sete movimentos de escrita 

criativa baseada numa metodologia original que une corpo, escrita e processos ritualísticos, com 

o objetivo de sensibilizar e estimular o corpopensamento a fim de catalisar a produção artística.  

Essa proposta de curso, a princípio, aparece como extensão do curso de Escrita Curativa, 

idealizado e criado por Geruza Zelnys, em 2014, a partir de suas pesquisas de doutorado e pós-

doutorado associadas à prática como mediadora de oficinas de escrita criativa. A Escrita 



                                        Revista Moinhos, Volume 14, Tangará da Serra, 2025. 6 
 

 

Curativa toma a escritura como a expressão de um corpo tornado corpus escrito e, por isso, 

passível de receber tratamento, criativo e consciente, levando em conta os cuidados necessários 

para a insurgência da voz, antes emudecida ou aprisionada pelos traumas, de forma autônoma 

e emancipada. A Escrita Curativa objetiva, antes de tudo, utilizar a potencialidade criativa do 

trauma para transformá-lo em produção artística, partindo da concepção de que ao refazer, 

reescrever, trabalhar, enfim “cuidar” do texto escrito, o participante também produz o “cuidado 

de si”, de acordo com a perspectiva foucaultiana e investe no seu corpo desejante.  

Nas últimas edições da Escrita Curativa, a grande participação de professores, 

psicólogos e psiquiatras, somado aos convites para participação em eventos acadêmicos a fim 

de discutir essa metodologia criativa, mostrou a importância de se aprofundar a pesquisa 

expandindo a proposta no sentido de tornar o corpo ainda mais presente nos processos de 

escrita. Desde aí, o encontro com o escritor Eduardo Guimarães, com seus estudos relacionados 

ao corpo, somou forças à pesquisa. 

Assim, impulsionados por leituras teóricas como Barthes, Derrida, Levinas, Foucault, 

Espinosa, Deleuze & Guattari, Donna Haraway, Davi Kopenawa, Fabiane Borges e, também, 

à experiência em ritos xamânicos, buscou-se proporcionar fricções entre as linguagens escrita 

e corporal a fim de produzir textos que, em última instância, levassem à emancipação da voz. 

Entendendo, de uma vez por todas, que voz é uma extensão do corpo, ou ainda, uma parte 

subversiva porque incontida nos limites da fisicalidade: 

a voz é uma subversão ou uma ruptura da clausura do corpo. Mas ela atravessa 

o limite do corpo sem rompê-lo; ela significa o lugar de um sujeito que não se 

reduz à localização pessoal. Nesse sentido, a voz desaloja o homem de seu 

corpo. Enquanto falo, minha voz me faz habitar a minha linguagem (Zumthor, 

2007, p. 83-84). 

 

O diferencial dessas oficinas é, portanto, tomar o corpo como produto e produtor de 

escrita, ou ainda, o corpo expandido na escrita. Para isso, partimos das imagens do vodu, ligada 

à materialidade ancestral; e do ciborgue, ligado à potência futural e tecnológica, como 

disparadores dos estímulos criativos que serão incorporados à escritura: escrita tentacular com 

finalidade de tocar outros corpos/corpus provocando desejo.  

Mas, como se dá, afinal, esse percurso sensível e intelectivo que toma o corpo 

despotencializado e o vivifica por meio da escrita e do processo de leitura curativa de si? 

Primeiramente, é preciso compreender que a violência ou violação dos corpos 

acompanha nossa história. A tentativa de supressão e a obstrução dos corpos remete a tempos 



                                        Revista Moinhos, Volume 14, Tangará da Serra, 2025. 7 
 

 

longínquos, bem como a ideia de sua separação da mente. Podemos pensar em procedimentos 

realizados na Europa durante a Idade Média, por exemplo. Em tal imaginário, um dos grandes 

terrores parecia se manifestar na figura feminina da bruxa, ser misterioso, perigoso e 

incontrolável, que mantinha contato com forças obscuras e demoníacas. O mecanismo 

escolhido por instituições como a Inquisição, foi a destruição completa desses corpos, 

queimados em fogueiras. Tudo sob o pretexto da ideia e desejo de purificação, que dificilmente 

pode ser relacionada ao corpo carbonizado, mas provavelmente a algo que o transcende e se 

relaciona com elementos como mente ou espírito. Stuart Clark (2006, p. 87) acrescenta que 

autores sobre bruxaria apontavam maior propensão e ligação das mulheres ao demonismo: “a 

conexão era tão óbvia para eles, tão profundamente enraizada em suas crenças e 

comportamento, que não sentiam a menor necessidade de elaborar sobre ela”.  

Entendemos que a sociedade contemporânea de matriz ocidental segue, ainda, 

contribuindo para a amplificação da obstrução do corpo, e da sensação de separação e 

supremacia da mente. Tais amplificações se dão por diversos mecanismos. A preferência por 

comunicações virtuais, em redes sociais ou mensagens de internet, onde relações acontecem 

principalmente entre mentes e pensamentos, em um tempo acelerado que parece não ser o do 

corpo, e que, ao mesmo tempo que o coloca em vertigem – pelo hiper estímulo mental, também 

o faz restar em repouso – pela movimentação de poucos lugares específicos, como olhos e 

dedos. Nesse contingente, supre-se a presença dos corpos, bem como o senso de necessidade 

de estarem em contato direto. Também podemos mencionar a escolha por sistemas massificados 

de trabalho, onde corpos são capturados e submetidos a horários e desejos rígidos. Esses corpos 

passam a maior parte do tempo em dormência, sentados, procedimento esse que, se pensarmos 

bem, começa a ser ensinado na escola, diante da lousa e do professor. Com tudo isso, não é 

difícil também imaginar uma escrita sem corpo, ou ainda, um texto sem autoria, ou autoridade: 

apenas um nome de autor, sem gente nenhuma dentro. 

Pois é esse corpo em dormência, almofadado, que vai deixando de funcionar como 

potência em nome de uma certa funcionalidade social. É nele que é amplificada a impressão de 

dissociação com a mente, e da não existência de uma vida para esta, de um corpo como simples 

receptáculo de algo muito maior e que o transcende. Um corpo vaso. E todo corpo obstruído 

tem abafada ou mutilada sua expressão, movimento e voz, portanto, sua escritura. Ou corpus, 

pois é essa a forma como nos referimos ao corpo-texto nos cursos das linhas curativas: 

Nos cursos de escrita criativa, é comum que nossa atenção se dirija para o 

texto já que é ele o fim como resultado de uma experiência. É ele, o texto 

escrito, que é comentado e/ou avaliado pelos colegas. Na Escrita Curativa, ao 



                                        Revista Moinhos, Volume 14, Tangará da Serra, 2025. 8 
 

 

contrário, o corpo é uma materialidade que (se) expande no corpus escrito. Ou 

seja, o corpo é uma materialidade a ser incorporada na escrita, ao passo que a 

escrita é uma materialidade a ser incorporada no corpo. Incorporação. Por isso, 

uso o termo corpus como lugar da fusão corpo-texto (Zelnys, 2021, p. 52). 

 

Dessa feita, nosso curso busca estimular a lembrança, o despertar do corpo e suas vozes, 

que entendemos incorporado à mente, compondo um fluxo de diferentes manifestações: o corpo 

que molda é moldado pela mente, pelo pensamento e pela linguagem, o corpo que cria também 

é criado. E isso pode ser observado e canalizado: 

A mente é como o vento e o corpo é como areia. Se quiser saber como o vento 

está soprando, pode olhar para a areia. O nosso corpo se movimenta como a 

nossa mente se movimenta. As qualidades de qualquer movimento são a 

manifestação de como a mente está se expressando por meio do corpo naquele 

momento. As mudanças na qualidade do movimento indicam que a mente 

mudou o foco no corpo. Inversamente, quando direcionamos a mente ou a 

atenção para diferentes áreas do corpo e iniciamos o movimento a partir dessas 

áreas, mudamos a qualidade do nosso movimento. Assim, descobrimos que o 

movimento pode ser uma forma de observar a expressão da mente por meio 

do corpo e também uma forma de influenciar as mudanças na relação corpo-

mente (Cohen, 2015, p. 22). 

 

Nesses encontros, então, deslocamos a noção de escritura vinculada somente à mente e 

às mãos, transpondo ideias ao papel. Ou seja, pensamos no corpo com diferentes pontos 

emanantes de escrita, que não se processa apenas na mente. Há incontáveis pontos difusos, 

sensíveis e emissores. Pensamos, pois, na possibilidade de uma escrita com o cotovelo. Ou 

baço. A escrita de um corpo em movimento. 

Nisso, estamos em consonância com as ideias de Deleuze e Guattari sobre o corpo sem 

órgãos (CsO) pensado junto a Antonin Artaud como território não colonizado por funções 

organizadoras, que, em última instância, atuam no sentido de destituí-lo de seus desejos e 

controlá-lo para que se empenhe em algo para além dele mesmo. O CsO, portanto, está mais 

próximo de ser uma máquina de fluxos que diz não a qualquer tipo de adestramento, é corpo 

que sente e flui: está vivo, não se vê como um instrumento para realizar algo fora dele, vê-se 

como um conjunto produtor de sensações. Portanto, sua sina será experimentar, ou ainda, viver 

o acontecimento: 

Por que não caminhar com a cabeça, cantar com o sinus, ver com a pele, 

respirar com o ventre, Coisa simples, Entidade, Corpo pleno, Viagem imóvel, 

Anorexia, Visão cutânea, Yoga, Krishna, Love, experimentação. Onde a 

psicanálise diz: Pare, reencontre o seu eu, seria preciso dizer: vamos mais 

longe, não encontramos ainda nosso CsO, não desfizemos ainda 

suficientemente nosso eu. Substituir a anamnese pelo esquecimento, a 



                                        Revista Moinhos, Volume 14, Tangará da Serra, 2025. 9 
 

 

interpretação pela experimentação. Encontre seu corpo sem órgãos, saiba 

fazê-lo, é uma questão de vida ou de morte, de juventude e de velhice, de 

tristeza e de alegria. É aí que tudo se decide” (Deleuze e Guattari, 1997, p. 

11). 

 

Portanto, a proposta desse curso é desterritorializar a escrita comumente associada a 

órgãos como mãos, mente e coração, buscando intensidades no corpo todo já que os textos 

resultam da fricção do corpo afetado pelo mundo. Pelos mundos, pois não há separação entre a 

coisa material que nos rodeia e as outras existências menos palpáveis que também nos afetam 

e podem, inclusive, constituírem-se como traumas. Assim, partindo da ideia de um corpo-

malha, aberto e fechado, plataforma porosa da qual corpus entram e saem, pensamos que haja 

espacialidades mais ou menos suscetíveis aos afetos do mundo, ou seja, “zonas de contato” e 

“zonas de impacto”, pois, de extrema porosidade, constituem territórios de fácil acesso ao nosso 

mundo interior.  

Espinosa (apud Chauí, 2005, p. 51) considera que o corpo  

é relacional: é constituído de relações internas entre seus órgãos, de relações 

externas com outros corpos e de afecções, isto é, da capacidade de afetar 

outros corpos e ser por eles afetado sem se destruir, regenerando-se com eles 

e os regenerando. O corpo, estrutura complexa de ações e reações, pressupõe 

a intercorporeidade como originária. [...] Um corpo humano é tanto mais forte, 

mais potente e mais apto à conservação, à regeneração e à transformação, 

quanto mais ricas e complexas forem suas relações com outros corpos, isso é, 

quanto mais amplo e complexo for o sistema das afecções corporais. 

 

Isso também ocorre com os corpus que se expandem e amplificam sua voz e capacidades 

curativas quando porosos, ou seja, abertos e em afeto com outros corpus. 

Trata-se, portanto, de um experimento no qual o corpo realmente é requisitado e 

estimulado a produzir e produzir-se. Para essa nova proposta, o xamanismo trouxe 

contribuições no sentido de inspirar exercícios que abrissem os corpos para o transe criativo no 

qual a realidade é invadida por outros ideários performativos e provocativos. Isso porque um 

corpo em movimento demanda uma mente afim, de modo que procuramos pensar em 

resistências e encontrar respiros em imaginários outros, como o candomblé, a umbanda, o vodu 

haitiano, o xamanismo indígena, ou seja, às práticas do corpo como tecnologia da natureza.  

Em tais imaginários, o corpo não é encarado como um mal a ser expurgado ou uma 

espécie de prisão na Terra, e alcança outros lugares. Se na cultura ocidental o espírito é o lugar 

da transcendência, na ritualística indígena, ou de matriz africana, o corpo é a própria 

transcendência. A corporeidade se manifesta na comida e bebida de santo, por exemplo, o ebó 



                                        Revista Moinhos, Volume 14, Tangará da Serra, 2025. 10 
 

 

(oferenda aos orixás), o acarajé, a cachaça; ou ainda nas danças, na ingestão de plantas de poder 

etc. No entanto, o diálogo com tal imaginário não trata de negação ou pleito para negação da 

tecnologia e seus avanços. Na verdade, ele embasa e estimula a criação de novas ficções 

tecnológicas, que busquem não a dormência, ou acolchoamento do corpo, mas sim a 

potencialização de suas expressões e movimentos. 

Esses pensamentos encontram acolhida nos estudos de Fabiane Borges, pesquisadora 

do tecnoxamanismo e de ficção-científica, que traz uma importante consideração sobre o que 

vem chamando de ancestrofuturismo: 

Ancestro + Futurismo são dois termos que aparentemente surgem de uma 

impossibilidade, da ambivalência de dois mundos em disparate que é o 

arcaísmo e o futuro. O futuro, grosso modo, é atrelado à idade moderna, 

entendida geralmente como a era que retira(ria) a humanidade do 

obscurantismo, do universo de crenças e superstições e a coloca(ria) no 

progresso, no desenvolvimento evolutivo dominado pela ciência e pela 

tecnologia. A ancestralidade, sob esse ponto de vista é considerada um 

conjunto de valores tradicionais que rege as sociedades arcaicas, ignorantes 

da verdade científica, que cultivam saberes obsoletos desprovidos de 

comprovação. No entanto interessa ao ancestrofuturismo conceitos que 

trabalham com outras noções de tempo e história e que ressignifiquem a 

suposta linearidade entre passado e futuro, ou seja, desconstruam a ideia de 

tempo e de história vertical que vai do arcaísmo em direção ao futuro e 

horizontalizem essa perspectiva (Borges, 2016, p. 47). 

 

Entre esses conceitos, Borges (2017, p. 17) traz o termo hiperstição3 para pensarmos a 

capacidade de criarmos ficções e materializá-las na realidade como forma de uma possível 

reestruturação de alianças metafísicas e ficcionais: 

A ficção é tida normalmente como habilidade imaginária sem capacidade de 

inscrição no real, ou que só opera no campo simbólico. Mas ideias como 

hiperstição, revertem essa interpretação, dando valor à operacionalidade das 

invenções ficcionais, investindo em sua potência de concretização, sua 

plasticidade, sua capacidade de materialização no mundo. É um conceito que 

inspira e instrumentaliza as pessoas para que elas se apropriem dos 

mecanismos de constituição de realidade, a partir da construção de ficções 

capazes de disputar os desdobramentos dos futuros caminhos da ciência e 

tecnologia, por exemplo. O atual estado de coisas também é fruto de 

fenômenos hipersticionais, que grande parte das massas assume como única 

fonte de realidade, mas que estão atrelados a um projeto monocultural 

(globalização ascendente em detrimento das peculiaridades culturais). Parte 

dos que percebem a imposição desses hologramas ficcionais sobre as relações 

 
3 Hiperstição “é um neologismo que combina as palavras “hiper” e “superstição”, para descrever a ação de ideias 

que acabam por se transformar em realidade. Enquanto superstição é considerada um mecanismo de produção de 

ideias falsas e crenças infundadas, a hiperstição significa ideia potente, mobilizadora, capaz de materialização na 

realidade em algum ponto do tempo. “Só porque algo não é “real” agora, isso não quer dizer que isso não será real 

em algum ponto do futuro. E uma vez que isso é real, de algum modo, isso sempre foi.” Uma forma de registrar a 

influência do futuro sobre o passado. Uma forma de pensar a relação texto/corpo (Borges, 2016, p. 48). 



                                        Revista Moinhos, Volume 14, Tangará da Serra, 2025. 11 
 

 

terrestres, abandona a disputa por não ser capaz de criar ficções à altura. 

Habitamos já um mundo simulado.  

 

São propostas assim que nos inspiram a levar para o curso obras como “Tecno orixás”, 

do artista Valter Nu, que confecciona esculturas inspiradas em divindades africanas com sucata 

tecnológica. 

          Imagem 1: escultura de Valter Nu                                             Imagem 2: escultura de Valter Nu 

                        

             Fonte: acervo pessoal.                                                                    Fonte: acervo pessoal.  

 

Imagem 3: escultura de Valter Nu 

 

Fonte: acervo pessoal. 



                                        Revista Moinhos, Volume 14, Tangará da Serra, 2025. 12 
 

 

Artista e Ambientalista, Valter Nu produz arte a partir do descarte da civilização 

contemporânea: matéria prima não orgânica é reelaborada em criações orgânicas, sem uso de 

soldas, parafusos ou colas: os ventiladores de Iansã e as placas-mãe de Oxum lembram que a 

ancestralidade está presente em cada produção que se lança ao futuro. O objeto mais cotidiano 

está mergulhado em potência, e potência é vida, desejo, magia, ou qualquer outro nome que 

possa designar a criação. 

Assim, concebemos esses imaginários conectados, uma vez que pensamos o corpo como 

uma tecnologia atravessada de ancestralidade e futuridade, ou seja, extensores visíveis e 

invisíveis. Em outras palavras, nossa proposta é explodir o princípio da identidade, que se funda 

na unidade, e afirmar uma subjetividade concebida no devir, na transformação, no resultado 

sempre inconcluso e mutante das relações. 

Desde aí entendemos que esse corpo não é autossuficiente porque não é um corpo 

sozinho, mas um corpo em relação com diferentes manifestações e de toda natureza. E, para 

entender isso, há que ouvirmos a linguagem ancestral:  

 

Quando eu era menino, também costumava adoecer. Era muito frágil. Os seres 

maléficos da floresta e os da epidemia não paravam de implicar comigo. Com 

o tempo, os xamãs começaram a se cansar de trabalhar tanto para me curar. 

Então, estenderam minha imagem numa tipoia yaremaxi e a esconderam na 

casa do espírito morcego. A salvo, na escuridão, ficava fora do alcance dos 

predadores. Por mais que eles procurassem por toda parte, não conseguiam 

mais encontrá-la. Assim faziam os antigos xamãs. [...] Conforme tiravam as 

doenças de meu corpo com seus passes, os xamãs mais velhos de nossa casa 

iam também colocando em mim, aos poucos, as imagens de enfeites preciosos 

que são dos xapiri. 

Amarraram em meus braços braçadeiras de crista de mutum e botaram nelas 

penas caudais de arara. Colocaram penas de papagaio nos lóbulos de minhas 

orelhas. Cobriram meus cabelos de penugem branca e amarraram uma faixa 

de rabo de macaco cuxiú-negro em torno de minha testa. Nenhum desses 

enfeites era visível aos olhos de fantasma da gente comum. Mas suas imagens 

estavam lá, presas a mim com firmeza, e protegiam o menininho que eu era 

(Kopenawa, 2015, p. 96). 

 

Na narrativa de Kopenawa, é possível acompanhar o desenvolvimento da mais alta 

tecnologia xamânica, das formas de comunicação interespécie amplificadoras dos sinais fracos 

do corpo. Os enfeites preciosos potencializam o corpo, como se extensores – antenas captadoras 

de corpos vibráteis tornando o corpo o núcleo pulsante de relações – cujo poder é impossível 

de mensurar.  

Fabiane Borges (2015) reflete sobre a relação tecnologia e xamanismo em três sentidos:  



                                        Revista Moinhos, Volume 14, Tangará da Serra, 2025. 13 
 

 

1- A tecnologia do xamanismo (o xamanismo visto aqui como uma tecnologia 

de produção de conhecimento); 

2- Xamanismo da tecnologia (a busca das potências xamânicas através do uso 

de dispositivos tecnológicos); 

3- A conjunção entre esses dois campos de saberes obstruídos historicamente 

pela igreja católica e posteriormente pela ciência (idade média, renascimento, 

etc.). 

 

Isso nos inspira, no percurso ancestrofuturista, a refletir sobre proximidades 

ciborguescas na produção desses corpus, no sentido que Haraway (2000, p. 36-37) dá ao 

ciborgue:  

Um ciborgue é um organismo cibernético, um híbrido de máquina e 

organismo, uma criatura de realidade social e também uma criatura de ficção. 

Realidade social significa relações sociais vividas, significa nossa construção 

política mais importante, significa uma ficção capaz de mudar o mundo.  

 

Para a bióloga e filósofa, o ciborgue é matéria de ficção, mas também da experiência 

vivida: “uma ficção que mapeia nossa realidade social e corporal e também como um recurso 

imaginativo que pode sugerir alguns frutíferos acoplamentos”. Aprender também com a 

máquina que somos, com o maquínico em nós, é fundamental para os processos de 

potencialização do desejo e de estilização da existência: 

As máquinas do final do século XX tornaram completamente ambígua a 

diferença entre o natural e o artificial, entre a mente e o corpo, entre aquilo 

que se autocria e aquilo que é extremamente criado, podendo-se dizer o 

mesmo de muitas outras distinções que se acostumavam aplicar aos 

organismos e as máquinas. Nossas máquinas são perturbadoramente vivas e 

nós mesmos assustadoramente inertes. [...] Assim, meu mito do ciborgue 

significa fronteiras transgredidas, potentes fusões e perigosas possibilidades 

(Haraway, 2000, p. 42). 

Para algumas pessoas, isso pode parecer apenas ficção e não tem problema porque o que 

importa é o poder de ficcionalizarmos a vida escancarando-a para seu acontecimento. Tomamos 

como exemplo o pintor e compositor Neil Harbisson, que nasceu com acromatopsia e a 

impossibilidade de perceber as cores. Sua vulnerabilidade levou-o a desenvolver o projeto 

“eyeborg” (“eye” (olho) +"cyborg" (organismo cibernético) e esse dispositivo eletrônico 

iniciou a metamorfose sonocromática que o transformou no primeiro ciborgue reconhecido 

oficialmente por estruturas governamentais. O projeto artístico de Neil Harbisson, em última 

instância, sempre foi ele mesmo:  



                                        Revista Moinhos, Volume 14, Tangará da Serra, 2025. 14 
 

 

Achei que era mais prático “ser” a tecnologia do que usar a tecnologia. A ideia 

era criar um órgão e não uma ferramenta ou um wearable. Ter um órgão 

significa que não temos de pensar na tecnologia porque somos a tecnologia e 

assim podemos focar-nos na realidade e na natureza. [...] As coisas estão 

mudando, mas lentamente, ainda é muito difícil explicar que não estou a usar 

uma antena, mas sim que eu tenho uma antena embutida em mim. As 

mudanças estão a começar a acontecer e quanto mais pessoas tiveram novas 

partes no seu corpo mais normal será para todos os ciborgues, mais fácil será 

“ser” tecnologia. 

 

Quando abrimos o corpo, por meio dos estímulos imersivos e da produção do corpus, 

estamos investindo nos modos libertários do desejo como potência de criar real. Ou seja, 

colocamos foco na corporeidade da escrita como plataforma tecnológica, instintiva e afetiva, 

portal ancestrofutural para a construção de realidades. O objetivo do curso, além obviamente 

da escrita criativa, é encontrarmos no próprio corpo a fenda pela qual somos invadidos pelo 

mundo e transbordamos possíveis, realizando gestos de autoria. E como fazemos isso?  

É claro que existem inúmeras possibilidades de tocar esse “corpo vibrátil”. Suely Rolnik 

(2016, p. 23) aponta que é preciso ser uma espécie de cartógrafo que mapeia intensidades na 

multiplicidade de movimentos, e, para isso, é preciso também estar mergulhado em 

intensidade:  do cartógrafo “se espera basicamente que esteja mergulhado nas intensidades de 

seu tempo e que, atento às linguagens que encontra, devore as que lhe parecerem elementos 

possíveis para a composição das cartografias que se fazem necessárias. O cartógrafo é, antes de 

tudo, um antropófago.”. Nós, então, acionamos essas potências por meio da criação literária, 

mas não somente através dela, pois essa produção escrita é apenas uma forma na qual o desejo 

se manifesta. É preciso ampliar os sinais do corpo e, para isso, criamos rituais que 

desconfigurem os mecanismos cotidianos de rotinização da vida em favor da estilização dela. 

Também o processo esquizoanalítico, ou ao menos as ideias propagadas pela 

esquizoanálise, atravessa toda a proposta do curso porque nada na produção escrita está 

submetido à repetição, mas sim às intensidades, ou ainda, nada busca classificação, mas, sim, 

linhas de fuga dos modelos de escrita, uma vez que o que nos interessa é propiciar o encontro 

de máquinas desejantes e delirantes. Nesse encontro, é possível espaço para a criação de si, a 

produção de si com uma ética e com uma estética, ou seja, uma poética da vida afirmativa, ativa 

e criadora (Fuganti, 2009). Para isso, buscamos despertar o amor pela diferença, pela 

diferenciação; despertar o olhar que cartografa as intensidades, portanto, o desejo ao qual nada 

falta porque é movimento: acontecimento e duração. 



                                        Revista Moinhos, Volume 14, Tangará da Serra, 2025. 15 
 

 

Por isso, é propício dizer que se trata de um processo hiper-relacional, no sentido da 

relação entre todos os participantes; e hipertextual, no sentido de relação entre todos os textos 

e paratextos. É, antes de tudo, uma prática da hospitalidade: o abrir-se ao Outro e à Ficção do 

outro e, nesse sentido, podemos falar de uma prática ética porque pautada na escuta e na 

abertura e disposição ao corpo: abertura do corpo aos corpos, do texto aos textos, na produção 

de corpus. Desmistificando o fantasma da crítica, a curso fortalece os corpos e os torna autores 

de seus corpus, ou seja, textos-corpos preparados para uma alteridade responsável, 

repotencializadora e viva. Viva também no sentido do movimento, uma vez que transita ora 

pelo conteúdo, ora pelo continente, suprimindo as hierarquias no texto. 

Nesse sentido, nosso curso já se afasta dos cursos tradicionais de escrita, uma vez que, 

aqui, não se busca instrumentalizar o participante para se tornar um escritor, para publicar seus 

livros e/ou ganhar prêmios. Muito pelo contrário, tudo isso é questionado no grupo: a ideia é 

sentir prazer e o prazer vem com o conhecimento, a escrita vira instrumento para o prazer do 

corpo e não o oposto: o corpo como instrumento para a escrita. Junto com Deleuze (1992, p. 

29), acreditamos que  

se não se montar uma máquina revolucionária capaz de se fazer cargo do 

desejo e dos fenômenos de desejo, o desejo continuará sendo manipulado 

pelas forças de opressão e repressão, ameaçando, mesmo por dentro, as 

máquinas revolucionárias. 

 

 Muito do que se pensa sobre liberdade na escrita é só mais um modo de capitalizar o 

próprio desejo de liberdade. É aí que esses corpos, antes distraídos de si, se atraem e se 

conectam, pois o que faz uma máquina desejante é o seu poder de conexão ao infinito, em todos 

os sentidos e direções. 

A incorporação, que é o movimento herdado da ancestralidade – integrar-se ou 

reintegrar-se ao corpo – faz com que o corpo se expanda, se amplifique, movimente-se e não 

estacione. Aí é o próprio corpo que pede por outros possíveis além daquilo que já se é: o corpo 

sem órgãos é aquele que se debruça sobre a escrita (ou outra forma qualquer de arte) lançando-

se nos deslimites do papel a fim de testar sua potência de existir. Não é à toa sua estreita relação 

com a ficção: ela é tanto uma construtora de realidades quanto a realidade é construtora de 

ficções. O corpo expandido na escrita torna-se autor de si mesmo: é ele e também outro: seu 

produto e produtor. Autonomia e autopoiesis. Leitura e escrita amplificam nossa condição 

corporal e nossa condição corporal se potencializa com a leitura, a escrita: suportes de desejo. 



                                        Revista Moinhos, Volume 14, Tangará da Serra, 2025. 16 
 

 

Enfim, o curso “Entre vodus & ciborgues: a escrita como corpo e potência” não objetiva 

apenas formar escritores, embora os (des)forme. Há sempre uma procura maior por parte desse 

público, mas nosso curso destina-se a qualquer pessoa que almeje uma voz autoral, ou seja, sua 

própria voz engolida, seja pela repetição cotidiana ou pelos traumas que a enrijeceram. Desde 

aí a importância de multiplicar essas oficinas no sentido de afetar mais pessoas e de divulgar, 

em forma de livro e pesquisas acadêmicas, os conteúdos que estamos criando e que podem ser 

replicados por mediadores ou por profissionais que vejam a escrita como expansão da tarefa de 

viver. 

Para finalizar a apresentação – não de um curso apenas, mas de um modo de vida – 

trazemos o texto do artista visual Fernando Gregório (2017, p. 18) presente na coletânea 

Terreyro Coreográfico: projeto-encruzilhada entre coreografia, arquitetura e cosmopolítica, que 

se desenvolveu no Bixiga (São Paulo) com o objetivo “de acordar a força pública dos territórios 

em escuta aos encantados, espíritos do lugar” e “reafirmar a potência do rito para cultivar um 

lugar público e abrir caminho para a mistura”. Finalizar assim, falando com alguém que já 

esteve junto e hoje pratica a arte como modo de criação consciente, ética, política e poética de 

si, é um modo de manter aberto não só esse artigo, mas nossos corpus, corpo&texto: 

 

 

Referências 

BORGES, M. F. (org.). Ancestrofuturismo. In: Tecnoxamanismo. São Paulo: Invisíveis 

Produções, 2016. 



                                        Revista Moinhos, Volume 14, Tangará da Serra, 2025. 17 
 

 

 

BORGES, M. F. Desterros, terreiros: pós cadernos 2 / PPGAV UFRJ. - Rio de Janeiro: 

Escola de Belas Artes, 2017. Rio de Janeiro: Editora Circuito, 2017. 

 

BORGES, M. F. Tecnoxamanismos etc. In: Revista Geni, número 26, 2015. Disponível em: 

https://revistageni.org/10/tecnoxamanismos-etc/. Acesso em: 27 jun. 2025. 

 

CLARK, S. Pensando com demônios. A ideia de bruxaria no princípio da Europa Moderna. 

Trad. de Celso Mauro Paciornik. São Paulo: Editora da USP, 2006. 

 

CHAUÍ, M. Espinosa: uma Filosofia da Liberdade. São Paulo, Editora Moderna, 2005. 

 

COHEN, B. B. Sentir, perceber e agir: educação somática pelo método Body-Mind 

Centering. São Paulo: Edições Sesc São Paulo, 2015. 

 

DELEUZE, G. Conversações. Tradução de Peter Pál Pelbart. São Paulo, 34 Letras, 1992. 

 

DELEUZE, G.; GUATTARI, F. Mil Platôs: capitalismo e esquizofrenia (Volume 3), Rio de 

Janeiro, Editora 34, 1997. 

 

FUGANTI, L. Biopolítica e produção de saúde: um outro humanismo? In: Revista Interface. 

v.13, supl.1, p. 667-79, 2009. 

 

GREGÓRIO, F. (vários autores). Mitológicas do Terreyro Coreográfico, 2017, p. 18. 

Disponível em: https://terreyrocoreografico.cc/publicacao/mitologicas/. Acesso: 27 jun. 2025. 

 

HARAWAY, D. In: DA SILVA, T. T. Antropologia do Ciborgue: as vertigens do pós-

humano. Belo Horizonte: Editora Autêntica, 2000. 

 

HARBISSON, N. O que é ser ciborgue e ter uma antena implantada no cérebro. 

Entrevista à Mafalda Freire. 04 de julho de 2017. Disponível em: 

https://www.silicon.pt/entrevista-da-semana-neil-harbisson-primeiro-ciborgue-do-mundo-

ouve-espaco-72276.html. Acesso em: 27 jun. 2025. 

 

KOPENAWA, A, BRUCE, D. A queda do céu: palavras de um xamã yanomami. Tradução 

Beatriz Perrone-Moisés. Prefácio de Eduardo Viveiros de Castro. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2015. 

 

ROLNIK, S. Cartografia Sentimental: transformações contemporâneas do desejo. 2a edição. 

Porto Alegre: Sulina; Editora UFGRS, 2016. 

 

ZELNYS, G. A escrita curativa. Ou de como voar com asas quebradas. São Paulo: Fábrica 

de cânones, 2021. 

 

ZELNYS, G.; CARVALHO, A. F. de. (org.). Paisagens menores: experiências com a escrita 

criativa. São Paulo: Ed. Dobradura, 2017. 

 

ZUMTHOR, P. Performance, Recepção, Leitura. Trad. Jerusa Pires Ferreira e Suely 

Fenerich. 2ª. ed. São Paulo: Cosac Naify, 2007.

https://revistageni.org/10/tecnoxamanismos-etc/
https://terreyrocoreografico.cc/publicacao/mitologicas/
https://www.silicon.pt/entrevista-da-semana-neil-harbisson-primeiro-ciborgue-do-mundo-ouve-espaco-72276.html
https://www.silicon.pt/entrevista-da-semana-neil-harbisson-primeiro-ciborgue-do-mundo-ouve-espaco-72276.html

