
                                        Revista Moinhos, Volume 14, Tangará da Serra, 2025. 18 
 

 

NOTAS SOBRE EL CUERPO EN LA ESCRITURA DE ALEJANDRA PIZARNIK 

 

Karin Angélica Gómez1  

 

Resumen: A partir de la revisión de diarios y textos poéticos de Alejandra Pizarnik (1936-

1972), principalmente sus poemarios El infierno musical y Árbol de Diana, este escrito aborda 

aquellos asuntos del cuerpo concernientes a la vivencia corporal de la poeta que pueden ser 

rastreados en el vínculo entrelazado con la escritura en diferentes tiempos de su creación. 

Pizarnik nos lleva a una zona en la que nos abismamos a la unión entre escritura y erotismo. Su 

sueño era poder “hacer el cuerpo del poema con su cuerpo” (Becciú, 2016, p. 269) y en esta 

apuesta fundo la travesía de su oficio de poeta dando lugar a una alianza entre vida y escritura 

que durante un tiempo le permitió anudar su existencia a un espacio creativo que la contuvo y 

le brindó un ritmo, un tiempo, un decir permitiendo anudar la vivencia de su cuerpo al escrito 

en el papel aun cuando en su vida cotidiana experimentara un desarreglo en el cuerpo que ella 

denominaba como “problema musical”. Durante un tiempo, la poeta intenta bordear su 

problema musical con el deseo de crear un ritmo en su escritura; sin embargo, el poema no pudo 

ser la morada que esperaba, pues las “palabras no hacen el amor, hacen la ausencia” (Becciú, 

2016, p. 398) de modo que su anhelo de fusión y unidad entre cuerpo y escritura derivo en un 

desencuentro del cual Alejandra no pudo volver.  

  

Palabras clave: cuerpo; escritura; problema musical. 

 

NOTAS SOBRE O CORPO NA ESCRITA DE ALEJANDRA PIZARNIK 

 

Resumo: A partir da revisão de diários e textos poéticos de Alejandra Pizarnik (1936-1972), 

principalmente seus poemas El infierno musical e Árbol de Diana, este escrito aborda questões 

do corpo relacionadas à experiência corporal da poetisa que podem ser traçadas no vínculo 

entrelaçado com a escrita em diferentes momentos de sua criação. Pizarnik leva-nos a um 

espaço onde mergulhamos na união entre a escrita e o erotismo. O seu sonho era poder “fazer 

com o seu corpo o corpo do poema” (Becciú, 2016, p. 269) e nesse esforço profundo o 

cruzamento do seu ofício de poeta deu lugar a uma aliança entre a vida e a escrita que durante 

algum tempo lhe permitiu somar a sua existência a um espaço criativo que continuamente lhe 

proporcionava um ritmo, um tempo, uma decisão que lhe permitia abraçar a experiência do seu 

corpo escrita no papel, mesmo quando no seu dia-a-dia experimentava uma ruptura no seu corpo 

que chamava de “problema musical." Por um tempo a poeta tenta resolver seu problema musical 

com o desejo de criar um ritmo em sua escrita; porém, o poema não poderia ter o rumo que ela 

esperava, ela colocou as “palavras na ausência de amor, na ausência” (Becciú, 2016, p. 398) 

para que seu desejo de fusão e unidade entre corpo e escrita resultasse em uma descoberta da 

qual Alejandra não poderia voltar. 

 

Palavras-chave: corpo; escrita; problema musical. 

 

 
1 Magistra en Literatura. Pontificia Universidad Javeriana. Bogotá, Colombia. Orientadora Escolar. Secretaría de 

Educación de Bogotá. karinangelicagomez@gmail.com 



                                        Revista Moinhos, Volume 14, Tangará da Serra, 2025. 19 
 

 

Dar cuenta de la variedad de matices, pensamientos y obsesiones presentes entorno al 

cuerpo en la escritura de Alejandra Pizarnik precisa de un trabajo detallado y extenso. En este 

escrito me he centrado en bordear aquellos asuntos del cuerpo que conciernen a la vivencia 

corporal de la poeta y su escritura; considero de sumo interés este enlace porque nos permite 

advertir el fuerte lazo que se creó entre el cuerpo y la escritura para una de las poetas más 

importantes de Latinoamérica de quien sigue habiendo mucho por conocer y comprender sobre 

su vida y obra. Para realizar este trabajo, han sido tomados como referencia principal su libro 

El infierno musical y fragmentos de sus diarios y otros poemas publicados en diferentes 

momentos de su experiencia poética.  

 

Hacer el cuerpo del poema con su cuerpo  

 

A escondidas de la mirada materna y de su hermana mayor, Alejandra escribía desde 

muy chica en unos cuadernillos que guardaba para sí; esta afición continuaría durante toda su 

vida, creando un material invaluable para conocer su proceso creativo y su vida interior; en 

estos cuadernillos (que luego serán editados como compilaciones de sus Diarios) encontramos 

desde muy temprano la insistencia de la poeta en vincular su vida interior, su vivencia del 

cuerpo con la escritura y el poema.  

Al respecto, en su cuadernillo de 1962 anotaba: “A veces me gustaría registrarme por 

escrito en cuerpo y alma, dar cuenta de mi respiración, de mi tos, de mi cansancio, pero de una 

manera alarmantemente exacta, que se me oiga respirar, toser, llorar. Hasta quisiera hacer el 

amor por escrito” (Becciú, 2014, p. 453). 

Alejandra buscaba la fusión entre cuerpo y poema, que su cuerpo pudiera ser dicho 

totalmente por la escritura para poder vivir una experiencia de éxtasis constante. Así lo expresa 

en este fragmento del poema “El deseo de la palabra” (Becciú, 2016, p.269): 

 
 Ojalá pudiera vivir solamente en éxtasis, haciendo el cuerpo del poema con 

mi cuerpo, rescatando cada frase con mis días y con mis semanas, 

infundiéndole al poema mi soplo a medida que cada letra de cada palabra haya 

sido sacrificada en las ceremonias del vivir.  

 

El deseo de la poeta de hacer el cuerpo del poema con su cuerpo traduce aquello que la 

empujaba -inevitablemente- al acto de escribir. Este acto no era en modo alguno un ejercicio 

ascético, aislado de las vibraciones de su cuerpo; todo lo contario, para la poeta cada poema 

debía estar “causado por un absoluto escándalo en la sangre” (Becciú, 2014, p.207), en donde 

se hacía necesario que “el sexo y la infancia y el corazón, y los grandes miedos y las ideas y la 

sed y de nuevo el miedo trabajen al unísono” (Becciú, 2014, p.207). 



                                        Revista Moinhos, Volume 14, Tangará da Serra, 2025. 20 
 

 

Para el escritor y psicoanalista Serge André en clara afinidad con Pizarnik, lo que está 

en juego cuando alguien se avoca a escribir, es el deseo de que la escritura logre “alcanzar la 

carne de las palabras, la materia de la lengua, el cuerpo significante” (André, 2000, p. 197). 

Este deseo, según André es “el testimonio más certero de que el escritor sostiene con la lengua 

una relación que merece ser llamada erótica, tanto en el sentido amoroso como en el sexual más 

crudo” (André, 2000, p. 197).  

Alejandra registraba en sus diarios su deseo de hacer el amor por escrito, el asunto del 

erotismo y el sexo estaba en el centro de los intereses de la poeta (Becciú, 2014, p.517):  

  
La lisura de tu vientre, tus caderas de efebo solar, tu cintura hecha a la medida 

de mis manos cerrándose, tus pechos de niña salvaje que los deja desnudos 

aun cuando llueve, tu sexo y tus gritos rítmicos, que deshacían la ciudad y me 

llevaban una selva musical en donde todo confabulaba para que los cuerpos 

se reconozcan y se amen con sonidos de leves tambores incesantes. Esas 

noches en que hacíamos el amor debajo de las grandes palabras que perdían 

su sentido, porque no había más que nuestros cuerpos rítmicos y esenciales.  

 

El ritmo de esta escritura nos transporta a las pulsaciones del cuerpo en el encuentro 

erótico, de tal manera que el lector puede sentir que “en rimas, cacofonías y aliteraciones, el 

autor hubo de transcribir los tiempos regulares y espasmódicos de su cuerpo” (Moreno, 2001, 

p. 210 - 211).  

En contraste con esta escritura decidida en su deseo de registrar el erotismo de su cuerpo, 

en Pizarnik la mujer, existía una tensión entre realidad y deseo ante la imagen de sí misma, una 

distorsión frente a lo que experimentaba como real en su cuerpo: el desencuentro entre el “lado 

izquierdo y el derecho”, en su modo de caminar, de hablar y, por otra parte, su deseo de ser 

bella, amada, de encontrar un ritmo para su vida. 

 

El asunto del cuerpo como problema musical 

 

Patricia Venti, en su libro la Escritura Invisible, resalta este aspecto problemático de la 

belleza para Pizarnik: “La preocupación por su apariencia física degeneró en la búsqueda de un 

ideal inalcanzable que al final se tradujo en un odio a sí misma” (Venti, 2008, p.63). Para 

afirmar esta tesis, se apoya en fragmentos de su diario como el siguiente (Venti, 2014, p.63): 

 

Creo que mi aspecto físico es una de las razones por las que escribo: tal vez 

me creo fea y por ello misma eximida del exiguo rol que toda muchacha 

soltera debe jugar antes de alcanzar un lugar en el mundo, un marido, una casa, 

hijos. Pero a veces, mirándome bien, veo lúcidamente que no soy fea y que mi 

cuerpo, aunque no intachable, es muy bello. Pero yo amo tanto la belleza que 

cualquier aproximación a ella, en tanto que no sea consumación perfecta, me 

enerva.   



                                        Revista Moinhos, Volume 14, Tangará da Serra, 2025. 21 
 

 

 

En efecto, en sus diarios, encontramos que Alejandra asociaba su cuerpo con un 

problema musical: “coordinación, ritmo, modo de caminar, de hablar, desencuentro, las piernas, 

las manos, el lado izquierdo y el derecho, los senos, las caderas, la espalda, la nariz, sobre todo 

el lado derecho de la nariz. Abuso y deterioro de la derecha” (Becciú, 2014, p.642). La 

preocupación por ese “problema musical” que experimentaba en su cuerpo se traducía en un 

intento ferviente por lograr una alianza con la vida a través de la poesía, el poema, la escritura 

en donde fuese posible crear un ritmo propio, una música, una forma tal vez de habitar el cuerpo 

de una manera diferente.  

 Sin embargo, este camino, este anhelo de hacerse una experiencia del cuerpo a través 

de la escritura no es una opción sin riesgos porque “optar por esto es insertarse de manera 

definitiva en la orilla de la muerte” (Piña, 2005, p.142) dado que “entregarse al lenguaje es —

por salvadora que parezca la poesía— igualmente entregarse a la muerte, debido a esa 

imposibilidad radical que tiene aquél de asumir en plenitud a la subjetividad y por el asesinato 

que realiza de las cosas concretas” (Piña, 2005, p. 142). 

En el último tiempo de la escritura de Alejandra Pizarnik, el empeño por hacer el cuerpo 

del poema con su cuerpo y llegar así a una plenitud, aparece como una apuesta que se le escapa, 

una y otra vez se le hace imposible entrar en el esperado éxtasis (Becciú, 2016, p. 265):  

 
Yo quería hundirme, clavarme, fijarme, petrificarme. Yo quería entrar en el 

teclado para entrar adentro de la música para tener una patria. Pero la música 

se movía, se apresuraba. Sólo cuando un refrán reincidía, alentaba en mí la 

esperanza de que se estableciera algo parecido a una estación de trenes, quiero 

decir: un punto de partida firme y seguro; un lugar desde el cual partir, desde 

el lugar, hacia el lugar, en unión y fusión con el lugar. Pero el refrán era 

demasiado breve, de modo que yo no podía fundar una estación pues no 

contaba más que con un tren algo salido de los rieles que se contorsionaba y 

se distorsionaba. Entonces abandoné la música y sus traiciones porque la 

música estaba más arriba o más abajo, pero no en el centro, en el lugar de la 

fusión y del encuentro. (Tú que fuiste mi única patria ¿en dónde buscarte? Tal 

vez en este poema que voy escribiendo).  

 

 

Ahora duda de que pueda ser el poema en el que escribe el lugar de la fusión entre el 

cuerpo y la escritura, entre la música como emblema de plenitud donde sería posible “vivir 

solamente en éxtasis” ´porque “la música estaba más arriba o más abajo, pero no en el centro, 

en el lugar de la fusión y del encuentro”.  “Piedra fundamental” poema que hace parte de su 

libro El infierno musical revela la disonancia que Alejandra sentía cada vez más ante su apuesta 

por hacer del lenguaje su única morada. En otro fragmento del poema la presencia de un terror 

toma posesión de su cuerpo (Becciú, 2016, p. 264):  



                                        Revista Moinhos, Volume 14, Tangará da Serra, 2025. 22 
 

 

 
         Presencias inquietantes,  

       gestos de figuras que se aparecen vivientes por obra de un 

lenguaje activo que las alude, 

 signos que insinúan terrores insolubles.  

                Una vibración de los cimientos, un trepidar de los 

fundamentos, drenan y barrenan,  

      y he sabido dónde se aposenta aquello tan otro que es yo, que 

espera que me calle para tomar posesión de mí y drenar y barrenar los 

cimientos, los fundamentos,  

     aquello que me es adverso desde mí, conspira, 

 toma posesión de mi terreno baldío,  

              no,  

he de hacer algo,  

         no,  

              no he de hacer nada, […] 

 

Su cuerpo aparece aquí expuesto ante la invasión sonora que “toma posesión” de su 

“terreno baldío”. Esta invasión de sonidos, de ruidos que toman posesión de la poeta, evoca la 

afirmación de Pascal Quignard en el libro El odio a la música, donde el escritor nos dice: 

“sucede que las orejas no tienen parpados” (Quignard, 2012, p. 65); de modo que carentes de 

parpados en las orejas, no hay manera en la que se pueda escapar de escuchar, ¡estamos 

condenados a escuchar!, “escuchar es obedecer” (Quignard, 2012, p.68), “escuchar es ser 

tocado a distancia” (Quignard, 2012, p. 68). “No hay ni sujeto ni objeto de la audición. El sonido 

se precipita. Es el violador. El oído es la percepción más arcaica de la historia personal, incluso 

antes que el olor, mucho antes que la visión, y es aliado de la noche” (Quignard, 2012, p.67). 

“No hay impermeabilidad de uno mismo ante lo sonoro. El sonido toca -illico- el cuerpo, como 

si el cuerpo se presentara ante el sonido más que desprovisto de piel” (Quignard, 2012, p.69). 

Lo que advertimos ahora con mayor claridad es que “en la vibración de los cimientos”, 

en el “trepidar de los fundamentos”, que “toman posesión de su2 terreno baldío”, emerge el 

terror de la poeta obligada a escuchar, desprovista de piel ante la invasión sonora que viola su 

cuerpo. En el Infierno musical Alejandra se ha instalado definitivamente como “la fugitiva de 

la música”, y aquel emblema que antaño aparecía como el lugar donde el cuerpo lograría un 

ritmo más allá de la distorsión musical, más allá del problema musical, que le permitiría anudar 

el cuerpo fragmentado, ya no es posible porque ahora lo que hace presencia es la invasión 

sonora. 

Para Cristina Piña, biógrafa de la poeta lo que sucede en este momento es que “se 

registra la definitiva renuncia a la música en tanto que categoría opuesta al silencio y expresión 

de la plenitud significante” (Piña, 2005, p. 181). Alejandra consigna dicha renuncia anunciando 

 
2 El subrayado es mío.  



                                        Revista Moinhos, Volume 14, Tangará da Serra, 2025. 23 
 

 

que “abandoné la música y sus traiciones porque la música estaba más arriba o más abajo, pero 

no en el centro, en el lugar de la fusión y del encuentro” (Becciú, 2016, p. 264).  

A pesar de que encontremos en sus poemas de El infierno musical imágenes que intenten 

volver a darle lugar a aquella plenitud significante que alguna vez fue la música, como en el 

segundo verso del poema “Los de lo oculto” (Becciú, 2016, p. 284):   

 
La luz del lenguaje me cubre como  

una música, imagen mordida por los  

perros del desconsuelo, y el invierno  

sube por mí como la enamorada del  

muro.  

 

El vuelo de la imagen en donde el lenguaje podría cobijar a la poeta como una música, 

se ha contaminado, se ha trastocado por los perros del desconsuelo; la mordida infecta la opción 

de la poeta de asumir el lenguaje como morada, sube el invierno para alojarse en donde antes 

estuvo la aspiración a la música, al lenguaje; es la melancólica certeza de que “las palabras/ no 

hacen el amor/ hacen la ausencia” (Becciú, 2016, p. 184), y a pesar de esto, ella, como los perros 

de Maldoror tiene una “sed insaciable de infinito” (Becciú, 2016, p.51).  Pizarnik quiso llegar 

hasta el fondo, hasta el límite del lenguaje (Becciú, 2016, p. 265-266):  

 
Una noche en el circo recobré un lenguaje perdido en el momento que los 

jinetes con antorchas en la mano galopaban en ronda feroz sobre corceles 

negros. Ni en mis sueños de dicha existirá un coro de ángeles que suministre 

algo semejante a los sonidos calientes para mi corazón de los cascos contra 

las arenas.  

 

Este lenguaje perdido es un lenguaje sin palabras, es el sonido caliente que se vuelve 

música para la poeta, el ritmo trepidante de los cascos contra las arenas que nos evoca la “selva 

musical en donde todo confabulaba para que los cuerpos se reconozcan y se amen con sonidos 

de leves tambores incesantes” (Becciú, 2014, p. 517), esa selva donde las “grandes palabras 

perdían su sentido” (Becciú, 2014, p.517).  

 

¿A dónde la conduce esta escritura?  

 

La poeta quiere ir más allá de la representación, quiere diluir la metáfora hacia la música 

para “vivir solamente en éxtasis” y “hacer el cuerpo del poema con su cuerpo”; sin embargo, 

esta cualidad es imposible para el lenguaje de las palabras porque está inevitablemente separado 

del objeto que nombra. Ella escribe en su poema “El infierno musical” (Becciú, 2016, p. 268):  

                                            La cantidad de fragmentos me desgarra  

                                            Impuro diálogo  

                                            Un proyectarse desesperado de la materia verbal  

                                            Liberada a sí misma  



                                        Revista Moinhos, Volume 14, Tangará da Serra, 2025. 24 
 

 

                                            Naufragando en sí misma   

 

De lo que estamos participando en este fragmento del poema es del problema musical 

estallado en el infierno de la disonancia, de los sonidos extraños, del ruido que se introduce en 

el cuerpo pero que ya no es posible transfigurar en la metáfora del poema. Cristina Piña comenta 

que, por la época de estos poemas y sus textos de humor como “La bucanera de Pernambuco o 

Hilda la polígrafa”, la poeta le confesaba con gran tristeza a un amigo cercano que “ya no podía 

escribir como antes, que la Alejandra de los poemas se había acabado” (Piña, 2005, p. 192). 

Ella asume los riesgos y las terribles consecuencias de este nuevo lenguaje cuando en 

“Piedra Fundamental” se pregunta: “¿A dónde la conduce esta escritura? A lo negro, a lo estéril, 

a lo fragmentado” (Becciú, 2016, p. 265). También la conduce a lo sexual salvaje, a lo obsceno 

presente en los poemas en prosa que hacen parte del último apartado de El infierno musical: 

“Los poseídos entre las lilas” (Becciú, 2016, p. 294): 

 
Donde una vez un muchacho y una chica hacían el amor, hay cenizas y 

manchas de sangre y pedacitos de uñas y rizos púbicos y una vela doblegada 

que usaron con fines oscuros y manchas de esperma sobre el lodo y cabezas 

de gallo y una casa derruida dibujada en la arena y trozos de papeles 

perfumados que fueron cartas de amor y la rota bola de vidrio de una vidente 

y lilas marchitas y cabezas cortadas sobre almohadas como almas impotentes 

entre los asfódelos y tablas resquebrajadas y zapatos viejos y vestidos en el 

fango y gatos enfermos  y ojos incrustados en una mano que se desliza hacia 

el silencio y manos con sortijas y espuma negra que salpica a un espejo que 

nada refleja y una niña que durmiendo asfixia a su paloma preferida y pepitas 

de oro negro resonantes como gitanos de duelo tocando sus violines a orillas 

del mar muerto y un corazón que late para engañar y una rosa que se abre para 

traicionar y un niño llorando frente a un cuervo que grazna, y la inspiradora 

se enmascara para ejecutar una melodía que nadie entiende bajo una lluvia que 

calma mi mal. Nadie nos oye, por eso emitimos ruegos, pero ¡mira! El gitano 

más joven está decapitando con sus ojos de serrucho a la niña de la paloma.  

 

De un modo vertiginoso emergen las imágenes del poema acentuando el uso desaforado 

de la metonimia en una escritura que ha renunciado al velo que antes recubría las evocaciones 

abyectas. La poeta de este modo nos participa de aquel estado que ha nombrado como “Un 

proyectarse desesperado de la materia verbal / Liberada a sí misma / Naufragando en sí misma” 

(Becciú, 2016, p 268). 

En el fragmento que da cierre a esta obra, el apartado IV de “Los poseídos entre las 

lilas”, Pizarnik concluye que (Becciú, 2016, p. 296): 

 
Las palabras hubieran podido salvarme, pero estoy demasiado viviente. No, 

no quiero cantar mi muerte. Mi muerte…el lobo gris…la matadora que viene 

de la lejanía… ¿No hay un alma viva en esta ciudad? 



                                        Revista Moinhos, Volume 14, Tangará da Serra, 2025. 25 
 

 

Porque ustedes están muertos. ¿Y qué espera puede convertirse en esperanza 

si están todos muertos? ¿Y cuándo vendrá lo que esperamos? ¿Cuándo 

dejaremos de huir? ¿Cuándo ocurrirá todo esto? ¿Cuándo? ¿Dónde? ¿Cómo? 

¿Cuánto? ¿Por qué? ¿Para quién?  

 

Llegados a este momento, ninguna respuesta sería suficiente, ni siquiera 

momentáneamente para tranquilizar ese “demasiado viviente” en el que arde la poeta, solo resta 

por cumplir la aspiración de ir “nada más que hasta el fondo” tal y como dejó consignado en la 

pizarra de su apartamento donde la encontró ya sin signos vitales su amiga Ana Becciú.  

 

Referencias  

 

 

ANDRÉ, S. Flac (novela) seguida de La escritura comienza donde es psicoanálisis termina. 

México, D.F., México. Siglo XXI editores, 2000. 

   

BECCIÚ, A. Diarios Alejandra Pizarnik. Bogotá, Colombia. Lumen, 2014. 

 

BECCIÚ, A. Poesía (1955-1972) Alejandra Pizarnik. Colombia. Lumen, 2016. 

 

BETTEO, M. El soportable horror de la música: Ensayos en torno al significante y al cuerpo 

sonoro. Buenos Aires, Argentina. Letra Viva, 2010. 

 

MORENO, B. D. R. En los límites de la escritura. Desde el Jardín de Freud, [S. l.], n. 1, p. 

194–213, 2001. Disponível em: 

https://revistas.unal.edu.co/index.php/jardin/article/view/11601. Acceso en: 27 jun. 2025. 

 

PIÑA, C. Alejandra Pizarnik, una biografía. Buenos Aires, Argentina. Ediciones Corregidor, 

2005.   

 

QUIGNARD, P. El odio a la música. Buenos Aires, Argentina. Ediciones Cuenco de Plata, 

2012. 

 

VENTI, P. La escritura invisible, El discurso autobiográfico en Alejandra Pizarnik. Rubí 

(Barcelona). Anthropos Editorial, 2008.


