
 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     24 
                      

 

A FUNÇÃO SOCIAL DA ESCOLA NA ATUALIDADE: UM DIÁLOGO COM O 

PENSAMENTO FREIRIANO 

 
Soila Canam1 

Ademar de Lima Carvalho2 

 

Resumo: Este trabalho integra uma pesquisa de mestrado em Educação desenvolvida na UFMT 

– Campus Rondonópolis, atual UFR (Universidade Federal de Rondonópolis). O estudo propõe 

uma reflexão sobre a função social da escola na contemporaneidade, buscando ressignificar a 

educação e a formação de professores frente às demandas e desafios impostos pelas tecnologias 

digitais. A fundamentação teórica ancora-se no pensamento de Paulo Freire, especialmente em 

sua concepção de educação libertadora, que compreende o estudante como sujeito histórico, 

ativo e consciente de sua inserção no mundo, e, portanto, capaz de intervir para transformá-lo. 

A perspectiva freiriana permite compreender a educação como um ato político, intencional e 

eticamente comprometido. Assim, o professor não deve assumir uma postura neutra, mas 

orientar o estudante da experiência do senso comum ao exercício crítico da reflexão. Diante 

disso, defende-se que a escola se configure como espaço de diálogo, democratização do 

conhecimento e promoção da justiça social, contribuindo para a formação humana integral e 

para a construção de uma sociedade mais igualitária e solidária. 

Palavras-chave: Escola; Diálogo; Educação libertadora; Formação humana. 

 

LA FUNCIÓN SOCIAL DE LA ESCUELA HOY: UN DIÁLOGO CON EL 

PENSAMIENTO FREIREIANO 

 

Resumen: Este trabajo forma parte de un proyecto de investigación de Maestría en Educación 

desarrollado en la UFMT - Campus Rondonópolis, actualmente UFR - Universidad Federal de 

Rondonópolis. El texto busca promover la reflexión sobre la función social de la escuela en la 

actualidad. De esta manera, buscamos redefinir la educación y la formación docente, 

especialmente a la luz de la influencia de las nuevas tecnologías digitales. La principal base 

teórica es el pensamiento de Paulo Freire, centrado en una educación liberadora que reconoce 

al estudiante como sujeto histórico, activo y consciente de su propia condición en el mundo, y, 

además, capaz de actuar para transformar la sociedad. El pensamiento freireano nos permite 

comprender que la educación es un acto político e intencional, y que el docente tiene la 

responsabilidad ética de no ser neutral, sino de guiar al alumnado desde el sentido común hacia 

el pensamiento crítico. Las escuelas, por lo tanto, deben ser espacios para compartir 

conocimientos, impulsados por un sentido de justicia, en favor de la construcción de una 

sociedad igualitaria y fraternal. 

 

Palabras clave: Escuela; Diálogo; Educación Liberadora; Desarrollo Humano. 

 

 
1 Profa. Doutora em Linguística pela Universidade do Estado de Mato Grosso (UNEMAT). E-mail: 

soilacanam@yahoo.com.br 
2 Prof. Titular na UFR – Universidade Federal de Rondonópolis. Doutor em Educação Brasileira pela Universidade 

Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho. E-mail: ademarlc@terra.com.br 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     25 
                      

 

Introdução 

Este texto integra uma pesquisa de Mestrado em Educação desenvolvida no PPGEdu da 

Universidade Federal de Rondonópolis (UFR). O pensamento de Paulo Freire constituiu 

fundamento basilar das discussões ao longo do estudo e foi essencial para a análise dos dados. 

Para Freire, o sentido da formação humana é a essência da educação, concebida como ato 

político e intencional que contribui para o desenvolvimento integral do ser humano em suas 

dimensões intelectual, ética, política e estética. 

A educação no Brasil sempre despertou inquietações e angústias entre os pesquisadores 

da área, sobretudo porque, historicamente, estava destinada a poucos, apesar de ser um direito 

de todos. Apenas nas décadas de 1960 e 1970 ocorreram transformações significativas que 

reordenaram, ideológica e estruturalmente, a escola em âmbito nacional e internacional. 

Conforme Charlot (2008, p. 19), “essa nova perspectiva leva a um esforço para universalizar a 

escola primária e, a seguir, o ensino fundamental”. Entretanto, embora a universalização da 

educação básica tenha possibilitado o ingresso dos filhos das classes trabalhadoras na escola 

pública, esse acesso não garante, por si só, a qualidade do ensino ofertado às populações 

historicamente marginalizadas. 

A compreensão da escola como espaço de produção e circulação do conhecimento 

envolve a valorização dos bens públicos e pressupõe a necessidade de construção de uma cultura 

orientada para o reconhecimento do que é coletivo. Nesse sentido, é indispensável fomentar: 

a necessidade e a importância de se criar uma cultura e uma prática de 

valorização do que é público [...], da coisa pública, do que por direito 

pertence a todos, [...] inerente à existência coletiva, ao bem comum, 

bem como de trabalhar para a superação de todas as formas de 

desigualdade, de criar e realizar direitos, de inventar a democracia e a 

justiça (Coêlho, 2008, p. 7). 

 

No âmbito da democracia, entende-se como democrática a escola que possibilita a 

participação ativa da comunidade escolar nas decisões relativas ao funcionamento da unidade, 

ao mesmo tempo que promove o respeito, a formação integral da pessoa humana e o 

fortalecimento da vida em sociedade. 

Quando a escola é concebida como promotora do conhecimento e os estudantes são 

reconhecidos como sujeitos pensantes, reafirma-se o valor da “mais alta e talvez a mais pura 

atividade de que os homens são capazes – a atividade de pensar” (Arendt, 2007, p. 13). Assim, 

a instituição escolar assume o compromisso com o “pensar certo”, na perspectiva crítica (Silva; 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     26 
                      

 

Carvalho, 2011) e da curiosidade epistemológica (Freire, 2001), elementos indispensáveis para 

práticas educativas comprometidas com a emancipação humana.  

 

Educação, cultura e formação de professores: algumas considerações  

A contemporaneidade exige dos educadores uma ressignificação das concepções de 

educação, cultura e formação de professores, especialmente diante da presença crescente das 

tecnologias digitais no cotidiano dos estudantes. Com base no pensamento de Paulo Freire, esta 

discussão evidencia a escola pública como instituição responsável pela formação humana e pela 

preparação para a vida em sociedade. 

Os conceitos de formação e cultura são apresentados em paralelo ao reconhecimento da 

importância do diálogo no cotidiano escolar. A escola é, em sua essência, uma instituição de 

formação sociocultural. Ao discutir concepções de educação, adoto a perspectiva libertadora e 

cidadã, na qual Paulo Freire é o teórico que fundamenta a compreensão de educação como 

prática humanizadora, voltada para a construção de uma sociedade justa, plural, equitativa e 

orientada pela alteridade. Na concepção freiriana (1987), não há espaço para um ensino 

depositário de conteúdos, caracterizado como “concepção bancária”. 

A visão bancária elimina a dialogicidade das relações pedagógicas e reduz a educação a 

práticas superficiais. Nessa perspectiva distorcida, afirma Freire (1987, p. 33): 

no fundo, porém, os grandes arquivados são os homens, nesta (na 

melhor das hipóteses) equivocada concepção ‘bancária’ da educação. 

Arquivados, porque, fora da busca, fora da práxis, os homens não 

podem ser. Educador e educandos se arquivam na medida em que, nesta 

distorcida visão da educação, não há criatividade, não há transformação, 

não há saber. 

 

Na concepção bancária, não há espaço para a práxis pedagógica, nem para a 

transformação humana, pois ao sujeito é negada a autonomia, a liberdade e a consciência crítica. 

Quando coisificado, o homem torna-se objeto maleável, moldado para a obediência. Nesse 

sentido, “o povo em nossa perversa cultura política e por vezes pedagógica é apenas para ser 

adestrado, controlado e habilitado com as competências elementaríssimas para continuar sendo 

povo, subserviente, empregável e ordeiro” (Arroyo, 2011b, p. 235). 

A noção de povo, construída nessa lógica, está profundamente relacionada à educação 

bancária, uma vez que a opressão torna-se sua principal característica. A prática bancária nega 

o papel de educador e educando como sujeitos ativos do processo ensino-aprendizagem, 

inviabilizando o diálogo — fundamento essencial da educação libertadora. 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     27 
                      

 

Em contraposição, encontra-se a concepção de educação transformadora, que reconhece 

a educação como prática social e entende o estudante como sujeito histórico capaz de 

transcender o imediato, deslocando-se da condição de objeto para a de protagonista de sua 

trajetória. Como afirma Freire (2001, p. 46): 

reconhecendo o estado de objetos em que se acham as massas populares 

na situação concreta de opressão, reconhece também a possibilidade 

que elas têm de, mobilizando-se e organizando-se na luta contra a 

expoliação, se tornar sujeitos da transformação política da sociedade. 

Assim, a transformação social depende do reconhecimento, por parte do sujeito, de sua 

própria condição histórica. A radicalidade da educação reside na superação do senso comum e 

na possibilidade de o conhecimento conduzir à autonomia. 

A educação e o conhecimento possibilitam uma prática humanizadora. O professor 

desempenha papel central no processo civilizatório mediante a intencionalidade de suas ações. 

Segundo Severino (2012, p. 12): 

A educação é radicalmente vinculada ao conhecimento e se torna sua 

mediadora para intencionalizar a prática humana. Daí sua importância 

para a existência e a imperiosa necessidade de se transformar a 

estratégia pedagógica em esforço de universalizar o poder 

intencionalizador do conhecimento, de modo que todos os sujeitos se 

deem conta dos sentidos que redirecionariam sua ação na linha de maior 

humanização. 

 

Com base nessa perspectiva, o professor é compreendido como mediador do 

conhecimento e como agente que possibilita sua construção. O conhecimento, por sua vez, 

oportuniza ao sujeito reconhecer-se autor de sua própria história, ao mesmo tempo em que 

contribui para a constituição de uma sociedade fundada em princípios humanizadores. 

Entretanto, quando o saber e a formação são submetidos à lógica do mercado, da 

competição e da mercantilização da educação, a escola nega sua identidade como instituição de 

cultura e formação pública. Nesse sentido, afirma Coêlho (2012, p. 234): 

Ao submeter o saber e a formação à lógica e às leis do chamado 

mercado, da competição, do comércio de bens e serviços, a escola nega 

seu sentido e identidade como instituição de cultura, de formação de seres 

humanos para a vida pública; nega direitos da humanidade, da sociedade, 

dos indivíduos, dos estudantes e seus familiares. 

A formação voltada exclusivamente para o mercado reduz a educação a práticas 

utilitaristas e empobrece a experiência humana, aproximando-se novamente da lógica bancária. 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     28 
                      

 

No contexto atual, torna-se imprescindível que os professores construam novos modos 

de compreender a docência, alinhados a valores sociais e humanos (Franco, 2012). Tal 

necessidade está ancorada na compreensão de que “o sentido da educação e da escola é a 

humanização do homem” (Coêlho, 2012, p. 237). A articulação entre educação, sujeito e 

humanização efetiva-se na dialeticidade das relações homem/homem e homem/mundo. 

Nesse sentido, “a educação só é humanizadora se for intencionalizada” (Severino, 2012, 

p. 9). O educador precisa ter clareza das finalidades do ensino e do significado social dos 

conteúdos que trabalha. Relacionar o currículo à realidade concreta dos estudantes é 

fundamental para despertar o interesse pelo conhecimento e para fomentar a curiosidade 

epistemológica. Assim, retomando Freire (1996, p. 15), é preciso questionar: 

por que não discutir com os alunos a realidade concreta a que se deva 

associar a disciplina cujo conteúdo se ensina [...]? Por que não 

estabelecer uma necessária ‘intimidade’ entre saberes curriculares 

fundamentais aos alunos e a experiência social que eles têm como 

indivíduos? 

 

O professor, portanto, é mediador entre conhecimento e realidade, estimulando a 

consciência crítica e desvelando as relações entre homem e mundo. A escola, ao promover a 

crítica, desperta a “curiosidade epistemológica” e fortalece a consciência democrática e cidadã 

(Carvalho, 2005). Assim, reafirma-se sua função de possibilitar a realização da vocação 

ontológica do homem (Freire, 2001). 

O pensamento clássico evidencia a preocupação em formar o sujeito para viver e 

governar a sociedade. A vida em comunidade — a pólis democrática — exige formação comum 

aos seus membros. “A construção da pólis democrática é um projeto político-pedagógico [...] e 

essa ideia de formação está na base da Paideia” (Arroyo, 2011b, p. 225). Assim, a formação, à 

luz da tradição grega, implica a construção de um projeto coletivo de vida em sociedade. 

Como afirma Coêlho (2012, p. 236): 

Pôr o sentido da educação, da cultura, da escola e da formação é pôr no 

centro da interrogação, do pensamento, a paideia [...], a permanente 

busca do sentido e da realização, da excelência, arité, do ser verdadeiro 

do homem como ser político por natureza. 

 

O sentido da educação, concebida como busca permanente da essência humana, é 

fundamental para desmistificar ideais individualistas, utilitaristas e mercadológicos que 

esvaziam o papel social da escola e comprometem valores essenciais para a vida comunitária. 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     29 
                      

 

Assim, reafirma-se que a escola cumpre função essencial nesse projeto político, orientada pela 

pedagogia crítica e por ações que promovam a formação humanizadora. 

 

O papel social da escola e suas contribuições para a formação humanizada 

A escola, ao longo de sua história, assumiu diferentes finalidades — desde a 

catequização, passando pela instrução, até chegar à perspectiva formadora e transformadora. A 

transformação mencionada anteriormente implica compreender a escola como espaço de 

socialização do conhecimento erudito, orientado por finalidades formativas que envolvem a 

cidadania e o desenvolvimento integral do estudante. Assim, formar para a cidadania significa 

afirmar e valorizar a pessoa humana. 

A contemporaneidade, marcada pelo predomínio do som e da imagem — a chamada era 

digital —, frequentemente esvazia a essência humana, favorecendo a superficialidade das 

aparências, enquanto a profundidade da experiência permanece adormecida sob a lógica 

descartável do capital. Por isso, as ações pedagógicas desenvolvidas na escola precisam ser 

pensadas, teorizadas e sistematizadas, pois delas depende a formação integral dos estudantes. 

O ato de ensinar exige rigor científico, ética e compromisso político. Nesse sentido, 

minha presença de professor, que não pode ser despercebida dos alunos 

na classe e na escola, é uma presença em si política. Enquanto presença, 

não posso ser uma omissão, mas um sujeito de opções. Devo revelar aos 

alunos minha capacidade de analisar, de comparar, de avaliar, de 

decidir, de optar, de romper. Minha capacidade de fazer justiça, de não 

falhar à verdade. Ético, por isso mesmo, tem que ser o meu testemunho 

(Freire, 1996, p. 38). 

 

É fundamental que o professor compreenda a importância do trabalho docente na vida 

do estudante e sua influência direta nas escolhas que ele fará ao longo da vida, pois “educar 

nessa sociedade é tarefa de partido”, ou seja, não educa para a mudança aquele que ignora o 

momento histórico em que vive ou busca manter-se alheio aos conflitos que o cercam (Gadotti, 

2004, p. 86). 

Nessa busca pela educação para a cidadania, destaca-se que a postura do educador é 

transitória e dinâmica, abrindo possibilidades para mudanças pedagógicas. Entretanto, é 

necessário desejar participar de um projeto de formação ancorado em princípios éticos, 

políticos, estéticos e humanos. Formar o homem para a vida em sociedade deveria constituir a 

essência da escola. Pensar a formação nos moldes gregos significa reconhecer que “na scholé, 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     30 
                      

 

o ser humano formava-se em seus aspectos essenciais para a compreensão de si mesmo, 

constituindo seu ethos e sua atuação como cidadão na pólis” (Wogel, 2007, p. 90). 

Educar em comunidade implica trabalhar coletivamente em prol do bem comum, pois a 

coletividade é uma característica fundamental da vida social. É inconcebível pensar o ato 

educativo de forma isolada; por isso, um dos desafios da escola contemporânea é reorganizar o 

espaço educativo. A família e a escola devem atuar de forma articulada para que valores 

humanamente construídos integrem um projeto educativo comprometido com a formação plena 

do ser humano. A escola, como instituição formadora para a vida em sociedade, não se limita à 

escolarização. Escolarizar apenas é restringir seu papel, negando ao estudante uma formação 

crítica e política. Como afirma Morais (2003), cabe à escola, juntamente com a família, formar 

tanto o lado humano quanto o intelectual. 

Outro elemento essencial diz respeito aos conteúdos escolares. Quando o professor 

reduz sua aula ao tecnicismo, dissociando-a da política, da ética e da estética, seu trabalho se 

aproxima da concepção tecnicista (Rios, 2008). Se a escola é instituição que promove o 

alargamento cultural e a construção do conhecimento, é imprescindível problematizar o que se 

oferta como ensino. A ampliação da ideia de conteúdos — que não se restringem a conceitos, 

mas incluem comportamentos e atitudes — afasta a visão de ensino marcada pela 

supervalorização da razão (Rios, 2008, p. 60). Diante dessas concepções historicamente 

construídas, é possível observar os limites e possibilidades para a formação humana dos 

estudantes. 

Parafraseando Gramsci, Severino (2012, p. 78) afirma que a cultura escolar dissemina 

dois tipos de formação: a ideológica e a contraideológica. A educação desempenha papel 

decisivo na configuração da ideologia e na consolidação do consenso social, contribuindo para 

a preservação do bloco histórico dominante e para a reprodução das estruturas de produção. 

Entretanto, ela também pode afirmar a visão de mundo de grupos não hegemônicos, revelando 

potencial contraideológico. 

Essa discussão é fundamental na contemporaneidade, pois envolve o debate sobre a 

formação do estudante. A escola, marcada historicamente pela ideologia dominante, não pode 

se furtar ao compromisso de promover a contraideologia. Esse estado de autoconsciência é 

essencial para a desocultação e desmistificação social. A imersão do “eu” nesse processo 

possibilita reconhecer-se como agente — ou permanecer paciente das ações que oprimem o ser 

humano. 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     31 
                      

 

Nesse contexto, a subjetividade está intrinsecamente ligada à cultura. Valores, crenças 

e conhecimentos são produzidos pelos homens e mediados culturalmente. Thompson (2011) 

distingue duas concepções de cultura: a descritiva e a simbólica. A concepção descritiva 

relaciona-se a valores e práticas de grupos específicos; já a simbólica foca os fenômenos 

culturais como fenômenos simbólicos, voltando-se à interpretação das ações e produções 

humanas. Assim, a cultura constitui “permanente criação de significados, ideias, pensamento, 

conhecimento, teoria, prática, formas de expressão, obras de ciência, tecnologia, letras, artes e 

filosofia, bem como valores, direitos, desejos, sonhos e utopias” (Coêlho, 2008, p. 1). 

Dessa forma, a escola pública deve ser compreendida como instituição cultural, capaz 

de reconhecer o homem como agente social. Mesmo com a forte tradição burocrática, que limita 

ideais de liberdade e autonomia, é possível construir outra escola dentro da escola existente 

(Gadotti, 1997). Essa escola se funda numa pedagogia que reconhece o ser humano como sujeito 

histórico, produtor de cultura e conhecimento. 

Reconstruir a escola na perspectiva cidadã implica consciência, reflexão, 

problematização e ação, tendo a democracia como fundamento das relações. Seria contraditório 

conviver na escola sem considerar a voz do interlocutor. A comunicação, quando fragilizada, 

torna o discurso estéril. Freire (1967) já alertava para a importância da palavra que encontra o 

outro; caso contrário, transforma-se em palavra vazia, assistencializadora, que não comunica, 

mas apenas “faz comunicados”. 

Na escola pública, a forma de codificação e leitura do mundo relaciona-se ao modo 

como a linguagem se estabelece: pela autoridade, pela resistência ou pelo diálogo (Giroux, 

1987). Para Habermas (1998), a ação comunicativa se constitui no encontro entre sujeitos que 

afirmam ou negam pretensões de validade, passíveis de crítica. 

Na perspectiva freiriana, a escola torna-se instituição cultural porque compreende a 

educação como aquisição crítica e criadora da experiência humana (Freire, 1979). A escola, ao 

garantir o acesso ao conhecimento socialmente produzido, transcende a lógica do capital, pois 

tal conhecimento não é mero requisito de mercado, mas direito de todo cidadão (Arroyo, 

2011b). 

O professor é o responsável pela travessia do senso comum ao pensamento crítico 

(Imbert, 2003). Sua tarefa não é reproduzir conhecimento, mas conduzir os estudantes por 

caminhos que possibilitem autonomia, criticidade e participação social. Assim, a escola se 

configura como instituição social, histórica e cultural, espaço de criação e apreensão do 

conhecimento, constituído por práticas dialógicas que permitem ser, conhecer, aprender e criar. 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     32 
                      

 

A escola é um bem público, responsável por promover espaços de aprendizagem entre 

professores e estudantes. Por isso, precisa repensar sua organização, tornando-se um espaço 

reflexivo, democrático e inclusivo (Mato Grosso, 2011). Sua tarefa fundamental é formar 

cidadãos críticos, conscientes e justos (Rios, 2008). 

O conhecimento é um processo em permanente construção, fruto da curiosidade e da 

ação-reflexão (Freire, 2001). A escola, ao compreendê-lo dessa forma, fortalece a formação do 

estudante como sujeito capaz de intervir no mundo. A educação é sempre um ato intencional 

(Carvalho, 2005), e sua validação se expressa na aprendizagem do estudante. Ensinar não é 

neutro (Assis, 2007); ao contrário, é prática intencional e comprometida com a formação 

humana. 

Desse modo, a escola não pode ser extensão da casa, da rua ou das mídias; deve ser 

espaço de possibilidades, criação, superação e conhecimento sistematizado (Coêlho, 2008), 

lugar de alargamento cultural e de afirmação do humano. 

 

Algumas considerações 

A função social da escola configura-se como tema central no debate educacional 

contemporâneo, sobretudo diante dos desafios impostos pelas transformações sociais, culturais 

e tecnológicas. Ao longo deste trabalho, buscou-se refletir sobre educação, cultura e escola à 

luz do pensamento de Paulo Freire, compreendendo a instituição escolar como espaço formativo 

essencial para a constituição de sujeitos críticos e para a democratização do conhecimento. 

A crítica freiriana à educação bancária evidencia a urgência de práticas pedagógicas que 

superem a lógica da transmissão mecânica de conteúdos e reconheçam o estudante como sujeito 

histórico, capaz de pensar, questionar e intervir na realidade. Nessa perspectiva, a escola não 

pode ser reduzida a um espaço reprodutivo ou mercantilizado, subordinado às exigências do 

mercado, mas deve afirmar-se como instituição cultural, promotora do acesso aos bens 

simbólicos historicamente produzidos pela humanidade. 

Para a classe trabalhadora, historicamente excluída do acesso ao conhecimento 

sistematizado, a escola pública representa não apenas um direito, mas também uma 

possibilidade concreta de emancipação social e cultural. Ao garantir o acesso ao conhecimento 

formal, a escola contribui para a superação das desigualdades estruturais e para o enfrentamento 

da marginalização social, possibilitando a construção de trajetórias marcadas pela autonomia e 

pela participação cidadã. 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     33 
                      

 

Enquanto lócus de produção e circulação do conhecimento, a escola assume a 

responsabilidade de articular discurso e prática pedagógica de forma coerente. Práticas 

educativas que se anunciam progressistas, mas se sustentam em modelos autoritários, rígidos e 

verticalizados, comprometem a formação crítica dos estudantes e esvaziam o sentido 

emancipador da educação. Nesse contexto, o trabalho docente revela-se profundamente político 

e intencional, exigindo compromisso ético, rigor científico e sensibilidade humana. 

Assim, reafirma-se que a escola deve ser compreendida como espaço de diálogo, 

problematização e construção coletiva do conhecimento, no qual educadores e educandos se 

reconhecem como sujeitos do processo educativo. Ao promover práticas pedagógicas 

fundamentadas na criticidade, na curiosidade epistemológica e na valorização da experiência 

humana, a escola contribui para a formação de cidadãos conscientes, capazes de compreender 

a realidade e de atuar na transformação da sociedade. 

Dessa forma, pensar a escola a partir de uma perspectiva humanizadora implica 

reconhecê-la como instituição social e histórica, comprometida com a formação integral do ser 

humano e com a consolidação de uma sociedade democrática, justa e solidária. A educação, 

enquanto prática social intencional, reafirma-se, portanto, como caminho fundamental para a 

humanização e para a construção de novos projetos de vida individual e coletiva. 

 

Referências 

ARENDT, Hannah. A condição humana. Tradução de Roberto Raposo. Posfácio de Celso 

Lafer. 10. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2007. 

ARROYO, Miguel G. Miguel Arroyo: educador em diálogo com nosso tempo. Organização: 

Paulo Henrique de Queiroz Nogueira; Shirley Aparecida de Miranda. Belo Horizonte: 

Autêntica, 2011a. 

CARVALHO, Ademar de Lima. Os caminhos perversos da educação: a luta pela 

apropriação do conhecimento no cotidiano da sala de aula. Cuiabá: EdUFMT, 2005. 

COÊLHO, I. M.; GUIMARÃES, G. Educação, escola e formação. Inter-Ação, Goiânia, v. 37, 

n. 2, p. 323-339, jul./dez. 2012. Disponível em: 

http://www.revistas.ufg.br/index.php/interacao/article/view/20728. Acesso em: jan. 2015. 

FRANCO, Maria Amélia S. Pedagogia e prática docente. 1. ed. São Paulo: Cortez, 2012. 

(Coleção Docência em Formação). 

FREIRE, Paulo. Educação como prática de liberdade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1967. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 

http://www.revistas.ufg.br/index.php/interacao/article/view/20728


 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     34 
                      

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São 

Paulo: Paz e Terra, 1996. 

FREIRE, Paulo. Entrevista concedida ao Diário de Pernambuco em 09 fev. 1996. Disponível 

em: http://acervo.paulofreire.org/xmlui/search?fq=location.coll%3A51. Acesso em: dez. 2013. 

FREIRE, Paulo. Política e educação: ensaios. 5. ed. São Paulo: Cortez, 2001. (Coleção 

Questões de Nossa Época; v. 23). 

MATO GROSSO. Parecer orientativo referente ao desenvolvimento do Projeto Sala de 

Educador para o ano de 2011: Formação em rede entrelaçando saberes. Cuiabá: 

SEDUC/SUFP, 2011. 

MORTATTI, Maria do Rosário L. Os sentidos da alfabetização. São Paulo: UNESP, 2000. 

RIOS, Terezinha Azerêdo. Compreender e ensinar: por uma docência de melhor qualidade. 

7. ed. São Paulo: Cortez, 2008. 

 

 

 

 

http://acervo.paulofreire.org/xmlui/search?fq=location.coll%3A51

