
 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     203 
                      

 

MEMÓRIA DISCURSIVA E CONDIÇÕES DE PRODUÇÃO: A RELAÇÃO 

INTERLINGUÍSTICA DOS KATITÃUHLU EM AMBIENTES VIRTUAIS 

Rita de Cássia Beck de Oliveira1 

Weverton Ortiz Fernandes2 

 

Resumo: A presente pesquisa trata da correlação entre línguas no contexto virtual, mais 

precisamente, a língua do povo Katitãuhlu em ambientes virtuais. A etnia Katitãuhlu está 

localizada na região sudoeste de Mato Grosso, entre os municípios de Pontes e Lacerda, 

Conquista D’Oeste, Nova Lacerda e Comodoro. A pesquisa se desenvolveu com base em dados 

sem identificação individual dos participantes, que configura o corpus, busca, portanto, 

compreender no contexto digital a relação entre a língua materna, ancestral com a língua 

portuguesa, ou seja, como as línguas se articulam (diferentes línguas) em formulações de texto 

escrito e da língua Katitãuhlu. A proposta desta pesquisa se fundamenta na teoria da Análise de 

Discurso de linha francesa, fundada na França por Michel Pêcheux (1969), e desenvolvida no 

Brasil por Eni Orlandi (1994, 2010). Mobilizou-se a noção de memória discursiva e condições 

de produção. Para tanto, segue a pergunta: tendo em vista a língua materna dos povos 

Nambikwara, a partir da coleta de dados, como a língua portuguesa e a língua materna do sujeito 

Nambikwara funcionam nos ambientes virtuais de linguagem?  

Palavras-chave: Redes Sociais. Memória Discursiva. Língua Katitãuhlu. 

MEMORIA DISCURSIVA Y CONDICIONES DE PRODUCCIÓN: LA RELACIÓN 

INTERLINGÜÍSTICA DE LOS KATITÃUHLU EN ENTORNOS VIRTUALES 

Resumen: La presente investigación aborda la correlación entre lenguas en el contexto virtual, 

más precisamente, la lengua materna del pueblo Katitãuhlu en entornos virtuales. La etnia 

Katitãuhlu está ubicada en la región suroeste de Mato Grosso, entre los municipios de Pontes e 

Lacerda, Conquista D’Oeste, Nova Lacerda y Comodoro. La investigación se desarrolló con 

base en datos sin identificación individual de los participantes, que constituyen el corpus. Por 

lo tanto, busca comprender, en el contexto digital, la relación entre la lengua materna, la lengua 

ancestral y la lengua portuguesa; es decir, cómo se articulan las lenguas (diferentes idiomas) en 

la formulación de textos escritos y en la lengua Katitãuhlu. La propuesta de esta investigación 

se fundamenta en la teoría del Análisis del Discurso de línea francesa, fundada en Francia por 

Michel Pêcheux (1969), y desarrollada en Brasil por Eni Orlandi (1994, 2010). Se movilizó la 

noción de memoria discursiva y condiciones de producción. Para ello, se plantea la pregunta: 

teniendo en cuenta la lengua materna de los pueblos Nambikwara, a partir de la recopilación de 

datos, ¿cómo funcionan la lengua portuguesa y la lengua materna del sujeto Nambikwara en los 

entornos virtuales de lenguaje? 

Palabras clave: Redes Sociales. Memoria Discursiva. Lengua Katitãuhlu. 

 

 
1 Doutoranda em Linguística (Unemat) e acadêmica do curso de Licenciatura Plena em Letras Português/Espanhol 

da UNEMAT – Diretoria de Ensino a Distância (DEAD). E-mail: rita.oliveira@unemat.br 
2 Professor Orientador Bolsista Capes do Curso de Licenciatura Plena em Letras Português/Espanhol da UNEMAT 

– Diretoria de Ensino a Distância (DEAD). E-mail: .fernandes@unemat.br. 

mailto:rita.oliveira@unemat.br
mailto:weverton.fernandes@unemat.br


 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     204 
                      

 

Introdução 

Ao tomarmos o espaço de funcionamento dos dizeres e da língua em um determinado 

contexto, como a formulação dos dizeres dos Katitãuhlu em aplicativos tecnológicos e sites 

sociais, estamos propondo uma reflexão sustentada pelo discurso digital, conforme as 

considerações de Cristiane Dias e Eni Orlandi. É por este contexto que propomos dialogar, 

portanto, a significação da língua Katitãuhlu. De modo mais específico, pelo fato de boa parte 

terem acesso a recursos tecnológicos e digitais do mundo atual. 

Esse estudo será desenvolvido através dos dados gerados em um formulário, além das 

conversas nos sites e aplicativos de domínio público. Ou seja, um formulário com perguntas 

alternativas e, também, discursivas, com o propósito de entender quais as ferramentas de 

internet costumam utilizar no contexto digital, abordagens quantitativa e qualitativa. 

A presente pesquisa adota uma abordagem quantitativa e qualitativa, a partir dos dados 

coletados na plataforma digital, com o objetivo de compreender como os jovens Nambikwara 

Katitãuhlu entendem a língua portuguesa em suas atividades sociais, a considerar, 

principalmente, o seu uso nas plataformas sociais. Além disso, será realizada uma análise dos 

posts nas diversas plataformas, como Facebook e Instagram. 

A língua Katitãuhlu se historiciza distinta da visão europeia, mais ainda, cuja 

materialidade linguística constitui-se por um sistema bem diferente da língua portuguesa: 

aspecto tonal é uma delas, uma das razões que nos motiva a empreender um estudo sobre a 

relação da língua Nambikwara Katitãuhlu com o ambiente virtual, a considerar, sobretudo, sua 

relação com as diferentes línguas. Para tanto, visamos compreender no espaço da língua 

nacional o funcionamento da língua secular, senão milenar, aqui designada de ancestral, cujo 

sistema e cuja historicidade aparentemente não coincidente com o português falado no Brasil: 

como e de que modo a língua Katitãuhlu funciona e se significa no contexto digital? 

Esta pesquisa se justifica, pessoalmente, pela relação estabelecida com os indígenas 

desde 1998, quando se objetivou a trabalhar com a alfabetização bilíngue e o letramento 

matemático na escola, a pedido dos próprios indígenas Katitãuhlu da região do Sararé, por meio 

de uma ONG (MCB - Missão Cristã Brasileira)3. No âmbito teórico, justifica-se por buscar 

 
3 A ONG entrou em contato comigo (Rita) e com o meu seu esposo, que, desde então, permaneceram no território 

indígena, residindo com eles durante onze anos. Nesse período, o aprendizado sobre a cultura e, principalmente, 

sobre a língua foi intenso, a ponto de os indígenas nos adotarem como parte de sua comunidade, como um deles, 

anusu Katitãuhlu. 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     205 
                      

 

compreender como no interior de Mato Grosso, no espaço da língua nacional portuguesa, o 

modo como a língua dos Katitãuhlu funciona nas redes sociais, aplicativos virtuais. 

Ao abordar a relação entre a língua portuguesa e a língua Katitãuhlu, a pesquisa também 

visa contribuir para os estudos de contato linguístico e para a compreensão das dinâmicas 

identitárias nas comunidades indígenas, mais precisamente, da relação de uma língua com a 

outra enquanto materialidade histórica. 

Filiamos esta pesquisa à Análise de Discurso de linha francesa, fundada por Michel 

Pêcheux na França e desenvolvida no Brasil por Eni Orlandi. Iremos mobilizar a noção de 

memória discursiva e condições de produção dos sentidos, com o propósito de compreender a 

relação entre a língua portuguesa e a língua Katitãuhlu no contexto digital de linguagem. 

Os procedimentos teórico-metodológicos da Análise de Discurso de linha francesa não 

se limitam a descrição linguística, e tampouco ao da interpretação. Ao analista, o procedimento 

de análise procede a descrição e interpretação do recorte em questão, ao buscar compreender o 

funcionamento da memória na formulação dos dizeres, a considerar, também, as condições em 

que determinados dizeres funcionam.  

 

1. A noção de discurso na materialidade da língua 

 

A Análise de Discurso materialista será o nosso referencial teórico para a análise dos 

dados, permitindo compreender os processos de significação e funcionamento da língua, em 

nosso estudo, pela língua Nambikwara Katitãuhlu. A pesquisa se fundamenta, portanto, nos 

pressupostos teóricos e metodológicos da Análise de Discurso, de Eni Orlandi (2007, 2008, 

2012, 2015, 2022). Mobilizaremos a noção de memória discursiva e condições de produção.  

Segundo Orlandi, as formulações dos dizeres e a materialidade da língua constitui-se 

por algo dito antes, em outro lugar, independentemente, compreendida de memória discursiva. 

A memória discursiva, desse modo, sustenta a tomada de posição do sujeito em uma 

determinada conjuntura sócio-histórica-ideológica. Assim, os dizeres, as formulações, a 

materialidade da língua se significam e funcionam por se constituir em uma ordem, que é a do 

discurso. 

Além da noção de memória discursiva, é importante compreender também, pensando a 

questão dos dizeres que podem e devem ser ditos em uma determinada conjuntura, sobre a 

noção de condições de produção. Determinados dizeres se significam conforme a situação 

discursiva. As condições de produção podem ser estritas, a considerar a materialidade dos 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     206 
                      

 

dizeres e da língua, como também pode ser ampla, considerando o período social e histórico os 

qual os dizeres e a materialidade da língua se constituem. 

As noções de memória discursiva e condições de produção, em todo o caso, remete que 

a linguagem não é estática e, tampouco, uniforme. Desse modo, ao tomarmos a língua enquanto 

inscrita na história (memória discursiva / historicização), a compreendemos como materialidade 

significante passível de rupturas e de deslocamentos. 

É neste sentido que propomos uma reflexão na materialidade da língua Katitãuhlu em 

um contexto específico: nas plataformas virtuais, redes sociais e aplicativos, com o propósito 

de obter dados quanto a significação da língua ancestral dos Katitãuhlu; e suas possíveis 

articulações a outras materialidades linguísticas, inscritas em uma ordem, a do discurso. 

 

Da perspectiva teórica que assumo, a da Análise de Discurso, e pautada nas pesquisas 

a que me dedico sobre o discurso digital, entendo que o discurso digital é uma da 

instâncias  dessa mediação,  que é também uma mediação entre a linguagem, o 

pensamento e o mundo, como nos ensina Orlandi  (1998). (Dias, 2020, p. 620). 

 

O texto de Orlandi (2010, p. 23)4 traz uma análise sobre a linguagem, a interpretação e 

a forma como os textos, especialmente os discursos eletrônicos, são analisados. Conforme 

ressaltado a pouco, a autora compreende a língua a partir da materialidade do discurso, isto é, 

como ela funciona em diversas condições de produção, pela relação com a memória discursiva 

e, em nosso caso, a considerar no contexto digital e eletrônico da linguagem. 

Uma das questões centrais do texto de Orlandi é a ideia de que o discurso, especialmente 

no ambiente eletrônico, não deve ser entendido como algo fixo ou imutável. O discurso 

eletrônico, devido à sua natureza interativa e dinâmica, desafia a análise tradicional ao colocar 

o intérprete diante de uma multiplicidade de sentidos e possibilidades interpretativas. 

Em relação a isso, Orlandi (2010, p. 135) observa que “[...] o discurso no ambiente 

digital é mais fluido, e seus sentidos podem se modificar constantemente, à medida que novos 

interlocutores entram em cena e alteram o curso da comunicação”. Esse dinamismo torna 

necessário que a análise do discurso se adapte, considerando as múltiplas vozes. 

Além disso, a autora (2010, p. 125) considera que o discurso eletrônico não pode ser 

analisado como uma mera transmissão de informações, mas deve ser entendido como um 

fenômeno que envolve a interação contínua entre os sujeitos, as tecnologias e as condições 

sociais e culturais em que o discurso ocorre. 

 
4 em “A Materialidade do Gesto de Interpretação e o Discurso Eletrônico". 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     207 
                      

 

A pesquisadora (2010, p. 139), em seus estudos sobre a materialidade do discurso, 

considera que “o gesto interpretativo no discurso eletrônico envolve a presença de múltiplas 

vozes e significados”, o que permite que os sujeitos, nesses espaços, signifiquem suas 

identidades.  

Além disso, Orlandi enfatiza que a língua desempenha um papel crucial nesse processo, 

funcionando como "uma forma de resistência e de reafirmação da identidade" (Orlandi, 2010, 

p. 139), ao mesmo tempo em que possibilita a continuidade de saberes e práticas tradicionais. 

Essa resistência, portanto, não trata da preservação cultural enquanto ato intencional do falante, 

mas da historicidade da língua no contexto de seu funcionamento, em uma determinada prática. 

No Brasil, a língua legitimada é compreendida nos estudos de Orlandi (2017) de língua 

imaginária, a língua nacional. A língua nacional, conforme a autora, passa pelo processo de 

legitimação e institucionalização: a língua sistematizada, ou seja, presa a rede de sistemas e 

fórmulas. Também gramatizada e estática. 

A questão da língua materna, oralidade e escrita merece algumas observações. A 

oralidade, conforme os estudos de Orlandi, enquanto discurso, não configura em sua forma 

sistematizada: como depreender o funcionamento da língua Nambikwara Katitãuhlu pelas 

condições de produção do discurso digital? O funcionamento linguístico configura-se em sua 

homogeneidade ou heterogeneidade?  

 

2. A etnia Katitãuhlu: história e contexto de ensino 

 

Os Nambikwara Katitãuhlu são oriundos do alto do Sararé e habitam a região oeste de 

Mato Grosso, entre os municípios de Conquista D’oeste, Nova Lacerda, Pontes e Lacerda e Vila 

Bela da Santíssima Trindade. A língua falada pelo povo do Sararé pertence à família linguística 

Nambikwara. Como aponta Kroeker (2003): “O povo Nambikwara é composto de diversos 

grupos cada um dos quais é conhecido por seu próprio nome. Todos eles, contudo falam uma 

variante dialetal da mesma língua mutuamente inteligível com as demais variantes”. 

Atualmente, em vários momentos, a língua portuguesa é utilizada para facilitar as 

relações com órgãos como FUNAI, SESAI, prefeitura, entre outros, que os procuram e até 

mesmo para relacionarem com outros povos indígenas da região. A língua, desse modo, 

representa o espaço das relações de força e de resistência. Essa relação ocorre também nas redes 

sociais, de forma intensa, devido ao avanço da democratização da internet, de modo que a língua 

portuguesa é o meio principal de comunicação dos Katitãuhlu com outros povos.  



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     208 
                      

 

O povo Katitãuhlu, atualmente habitam em 7 (sete) aldeias distribuídas em dois 

territórios, um está em processo de homologação, com 8 mil hectares (Território Paukalirajausu) 

e o outro é homologado, com 67 mil hectares (Território Sararé). A pesquisa analisa a utilização 

da língua portuguesa por meio das redes sociais pelos indígenas Katitãuhlu, no período de 

agosto a novembro de 2024. 

Atualmente o povo do Sararé convive com as dificuldades oriundas de uma nação que 

praticamente foi dizimada por epidemias, devido aos avanços e apropriação de suas terras, os 

moradores ancestrais, conforme aponta Oliveira (2014).  

  
Atualmente, o povo se autodenomina como “Nũtajensu”, e denominados pela FUNAI 

como “Katitaurlu”5. Segundo censo da população, o povo nos dias atuais está em torno 

de 107 pessoas. Segundo relato de Almeida 2001, os povos étnicos remanescentes dos 

Nambikwara do Sararé e Alto Guaporé passaram, desde os tempos coloniais por 

tentativas frustradas de pacificação (ALMEIDA, 2004, p. 5).  
 

O pesquisador citado, destaca a razão do “Katitaurlu” designar o nome dos moradores 

ancestrais que habitam região do Rio Sararé. Sobre a relação com os não-índios, os primeiros 

contatos foram tensos. Conforme apontado por Costa (2002, p. 68), e por Oliveira (2004) 

citando Almeida (2001):  

  
A sociedade indígena” Katitaurlu” iniciou seu contato com a sociedade não-índia por 

volta do século XVIII. Esse contato se deu com a intenção de adquirir ferramentas 

agrícolas quando da fundação da Vila Bela da Santíssima Trindade. Esse contato, 

designado como pacífico se deu por volta de 1960 através de organizações que até nos 

dias atuais mantém tal contato. 

  

 A partir desses contatos, muitas vezes exploratórios, o único meio que os Katitãuhlu 

entenderam ser importante para sobreviverem seria o aprendizado da língua portuguesa e 

matemática, através da educação escolar em seus territórios. 

Ao mesmo tempo, a língua ancestral desempenha um papel crucial na significação da 

cultura, e de suas identidades. Para os entrevistados, o uso da língua portuguesa no WhatsApp 

e no Facebook é necessário para propagar a cultura indígena, comunicar-se com outros povos 

e, ainda, expandir o alcance de suas vozes na sociedade contemporânea. 

No entanto, ao lado do português, a língua ancestral continua a ser um elemento central 

nas interações entre os indígenas, especialmente no interior das próprias comunidades. Em suas 

respostas, os entrevistados mencionam que, embora a língua portuguesa seja essencial para 

 
5 Essa grafia utilizada pela FUNAI, no entanto estudos atuais como Oliveira (2023) aponta a grafia conforme 

descrição fonológica da língua dos Katitãuhlu, a qual é utilizada no decorrer deste artigo. 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     209 
                      

 

interações externas, a língua ancestral é entendida como materialidade inscrita na história 

secular dos povos originários, como os Katitãuhlu. 

A educação formalizada no território dos Katitãuhlu ocorreu quando a cidade de 

Conquista D’Oeste se emancipou, em 2002, embora já houvesse o processo de escolarização 

não formalizado pela MCB6 (Missão Cristã Brasileira) desde 1993, por pessoas da organização, 

membros voluntários7.  

A escola formalizada teve sua gênese a partir de 1967 quando Heinrich Berg, membro 

da MCB, foi residir na Aldeia Sararé Central e os indígenas começaram a se despertar para a 

possibilidade de aprender a leitura e escrita. Segundo relatos da comunidade e líderes indígenas 

o senhor Heinrich Berg fora o primeiro alfabetizador na aldeia. O indígena Danielsu Katitãuhlu. 

Em conversas informais, conta, que a escola funcionava nas próprias casas, “sihsu”8 ,  indígenas 

e ele fazia plaquinhas de papelão com letras e números para ensinar os interessados.    

Dessa forma, a implantação de um processo de ensino escolar passou a ser efetivamente 

empreendida pelos indígenas com a chegada da pedagoga contratada pela missão a qual atuou 

na referida aldeia com dedicação exclusiva no ensino escolar durante os anos de 1995 a 1998. 

Por um tempo a própria Funai (Fundação Nacional do Índio) estabeleceu a escola na aldeia, 

porém ela retornou aos cuidados da MCB. 

Nesse período a professora pedagoga apresentara na Secretaria Municipal de Educação 

de Pontes e Lacerda a primeira proposta para uma escola indígena “diferenciada” com uso da 

língua materna na oralidade e na escrita, além da língua portuguesa. Tal proposta obtivera a 

anuência daquela Secretaria e da comunidade dos Katitãuhlu. A narrativa de um Katitãuhlu que 

foi alfabetizado pelos membros voluntario da MCB narrou a importância da educação escolar 

em seus territórios. 

  

Os indígenas são capazes e estão estudando. Por que eles estão estudando? Se você não tem 

escola não traz conhecimento. Sim, escola traz sabedoria. A escola traz o poder de mudar 

alguma coisa, para mudar a cultura e trazer melhoria dos povos indígenas [...]. (Professor 

Reginaldo Katitaurlu: alfabetização em Língua Materna, 2024). 

 

 
6 A MCB é uma organização não governamental que trabalha com projetos sociais com o povo Katitãuhlu desde 

a década de 60. O presidente da Missão que iniciou o trabalho naquele tempo faleceu 
7 A autora, juntamente com o esposo Sérgio Beck de Oliveira ficaram como voluntários trabalhando a educação 

escolar e a estabelecendo durante 11 anos residindo nos territórios dos Katitãuhlu (1998 a 2009). 
8 Casa, na língua Katitãuhlu. 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     210 
                      

 

Nos primeiros tempos fora construído pelo Banco Mundial em várias Terras Indígenas 

um prédio escolar que já era um barracão velho, conforme a figura abaixo, e bem desgastado. 

Segundo Oliveira (2023, p. 49), uma das primeiras construções do espaço da educação escolar 

para os indígenas foi feita por meio de um Projeto elaborado pelo Banco Central, naquela 

situação, para indenizar os povos Nambikwara de todo o Vale do Guaporé, devido a passagem 

da BR 174 em meio às suas terras.  

Atualmente as escolas indígenas têm muitos alunos alfabetizados, vários formados no 

Projeto “Hayo” que se constituiu de um curso do nível médio para o magistério indígena, e 

vários outros que já possuem o Ensino Médio completo, além de um acadêmico do curso de 

pedagogia e uma acadêmica na FAINDI9  

A alfabetização nas aldeias acontece em língua indígena desde sua implantação, sendo 

uma construção conjunta entre professores, alunos e comunidade. Esta sempre expressou o 

interesse do aprendizado da Língua Portuguesa para facilitar os contatos formais e informais 

com a sociedade envolvente, seja na elaboração de documentos, na defesa de suas terras, na 

administração de seus próprios projetos de vida, no gerenciamento de suas terras, na luta contra 

a dominação, na conquista da autonomia e na reafirmação da identidade cultural.  

Assim a escola deverá tratar de assuntos que valorizem a língua e a cultura, assegurem 

a autoafirmação do povo, preservem ou transformem seus próprios valores, saberes e jeitos de 

viver, auxiliem na expressão oral e escrita da língua materna e portuguesa, além de contribuir 

com a construção de conhecimentos universais necessários aos projetos de vida das 

comunidades.  

A pesquisa se desenvolveu por meio de questionários via Google Forms com 11 

indígenas, conhecedores do repertório linguísticos tanto da língua ancestral quanto da Língua 

portuguesa, trouxe à tona uma visão significativa sobre como a língua portuguesa e a língua 

ancestral Katitãuhlu são compreendidas. Com base nos pressupostos de Eni Orlandi sobre a 

materialidade e o gesto de interpretação no discurso eletrônico, podemos compreender como as 

línguas indígenas convivem e se entrelaçam com a língua portuguesa no ambiente virtual. 

 

3. A leitura de arquivo pelo viés discursivo 

 

 
9 Além da estudante ter formação no “HAYO” está vinculada a Faculdade indígena que funciona em Barra do 

Bugre instituição vinculada a Universidade do estado de mato Grosso. 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     211 
                      

 

A presença de povos indígenas nas redes sociais tem suscitado interesse crescente em 

compreender como eles utilizam essas plataformas para se comunicar e interagir. Neste 

contexto, o nível de escolaridade e o perfil dos indígenas que participam dessas plataformas, 

especialmente no que diz respeito ao uso da língua portuguesa, constituem um tema relevante 

para estudos linguísticos e socioculturais. No caso dessa pesquisa tivemos um olhar dessa 

interação do povo Katitãuhlu. 

A coleta de dados a ser socializada adiante indica que a maioria dos indígenas que 

participaram das redes sociais possui formação no ensino fundamental. Esse dado é 

significativo, pois revela que mesmo com um nível de escolaridade relativamente baixo, os 

indígenas estão se apropriando das tecnologias digitais e utilizando a língua portuguesa para se 

comunicar. 

Destaca-se que o perfil dos sujeitos indígenas Katitãuhlu, participantes da pesquisa, que 

utilizam as redes sociais são jovens entre 18 a 40 (quarenta) anos e buscam nesses espaços 

expressar suas identidades e interagir com indígenas de outras etnias e com os próprios 

Katitãuhlu de outras aldeias. 

Todos os indígenas participantes da pesquisa são bilíngues, falam a língua ancestral e a 

língua portuguesa, ou seja, dominam tanto a língua materna quanto a língua portuguesa. Essa 

característica influencia diretamente a forma como eles utilizam a linguagem nas redes sociais, 

alternando entre as duas línguas de acordo com o contexto e a interação. 

No que concerne a utilização da língua portuguesa, a relação dos indígenas com a língua 

portuguesa é complexa e multifacetada. Por um lado, a língua portuguesa é a língua oficial do 

Brasil e é utilizada em diversos contextos sociais, incluindo a escola e o trabalho. Por outro 

lado, muitos indígenas possuem uma forte identidade linguística e cultural, valorizando suas 

línguas maternas, razão pela qual a cultura não é homogênea (Certeau, 2012). 

Nas redes sociais, os indígenas utilizam a língua portuguesa de forma criativa e 

inovadora, adaptando-a às suas necessidades e realidades. É comum encontrar neologismos, 

expressões idiomáticas e variações linguísticas que refletem a diversidade cultural e linguística 

dos povos indígenas. A interação com a sociedade ocorre mediada pela língua portuguesa. 

Socialmente, é pela língua portuguesa a interação nas redes sociais. 

 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     212 
                      

 

Figura 1: interação nas redes sociais

 

Fonte: print da autora Facebook (2024) 

         

Observa-se nessa formulação que os dizeres se estruturam na materialidade da língua 

portuguesa. O contexto digital, pela formação discursiva, determina que ao sujeito sua 

significação pela forma como a materialidade da língua se institui nas condições de produção 

em que aparece: o contexto da língua nacional. 

Conforme os procedimentos metodológicos da Análise de Discurso, se colocarmos em 

relação a outra forma de dizer, por exemplo, o da língua materna do sujeito Katitãuhlu, a 

significação em relação ao outro, sujeito falante da língua portuguesa, já não se significaria. 

Desse modo, o espaço virtual na relação com o outro, sujeito falante da língua portuguesa, 

determina o que pode e deve ser dito, conforme a concepção de formação discursiva de Eni 

Orlandi (2015). 

Além disso, as relações com o social perpassa, também, com o campo da política. 

Atuantes, entre a muitas formas de divulgação os sites de relações sociais ocupam papel de 

destaque. 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     213 
                      

 

            Figura 2: interação nas redes sociais

 

Fonte: print da autora Facebook (2024).  

Organizamos no google forms uma pesquisa para analisar como ocorre, na perspectiva 

dos Katitãuhlu a utilização da língua portuguesa. Analisamos as respostas e compartilhamos os 

resultados da pesquisa. 

Conforme os dados do formulário, (9,1%) estudou até o 6º ano, e a maioria até o 5º 

(45,5%). Sobre a visão de si enquanto entendor da língua portuguesa, temos:  

Figura 3: dados sobre a língua portuguesa como segunda língua. 

  

Fonte: elaboração dos autores com base no google forms. 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     214 
                      

 

Quanto a importância da língua portuguesa para o seu povo, a resposta foi unânime: a 

maioria entendem como importante. Presume-se que a relação com o outro no contexto social 

e virtual passa pelo conhecimento da língua portuguesa na significação de si. 

Em outro dado, com relação a frequência de acesso aos ambientes virtuais, a maioria 

dos jovens estudantes costumam acessar a internet. 

 

Figura 4: dados sobre a língua portuguesa como segunda língua. 

 

Fonte: elaboração dos autores com base no google forms. 

 

Um dado relevante é sobre a interação: a maioria interage com outros falantes no 

contexto digital. Quanto às quatro habilidades, adiante temos: 

 

Figura 5: dados sobre a língua portuguesa como segunda língua. 

 

Fonte: elaboração dos autores com base no google forms. 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     215 
                      

 

 

Conforme os anexos, os dados apontam que o sujeito indígena entendem a língua 

portuguesa como segunda língua. Além disso, costumam acessar diversos sites sociais, como o 

instagram, facebook, tik tok. Tratam da língua portuguesa como um dos meios de comunicação 

com a sociedade, interação com os povos não falantes de sua língua materna. De modo razoável, 

a língua é um desafio para navegar na internet, como aponta os dados adiante. 

 

Figura 6: dados sobre a língua portuguesa como segunda língua. 

 

Fonte: elaboração dos autores com base no google forms.. 

 

Os resultados das pesquisas sobre o uso da língua portuguesa nas redes sociais por 

indígenas têm importantes implicações para a educação e a política linguística. É fundamental 

que as escolas indígenas e as políticas públicas de educação valorizem a diversidade linguística 

e cultural, promovendo o bilinguismo e a educação intercultural. 

Como forma de reiterar o que foi dito, a maioria dos estudantes, conformes os dados, 

concluíram o fundamental II, e mais de 60% são do gênero masculino, dos quais consideram 

falantes fluentes da língua portuguesa. Outro dado importante, de extrema relevância, a língua 

que costumam utilizar nas interações sociais.  

 

Figura 7: dados sobre a língua portuguesa como segunda língua. 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     216 
                      

 

 
Fonte: elaboração dos autores com base no google forms. 

 

O português escrito nas plataformas sociais ocupa uma taxa de 36,4% por parte dos 

jovens alunos. A língua portuguesa falada, como em aplicativos, por exemplo, é maior: 45,5%. 

Também se faz presente a comunicação na língua materna, em torno de 18,2%, conforme o 

formulário gerado a partir do acesso e das respostas dos estudantes Nambikwara. 

O que temos até então são os dados referentes à relação do sujeito com a língua no 

contexto digital. Até aqui, o estudo não trata da materialidade da língua senão da significação 

do sujeito pela sua relação não com a língua, mas com as línguas. Tanto no contexto pessoal 

quanto no digital, a língua portuguesa e a língua materna Katitãuhlu convivem em contexto 

específicos, pela relação de interlocução com o outro. 

Assim, os discursos eletrônicos dos indígenas revelam como a formação imaginária não 

é fixa, mas sim um processo dinâmico, onde os sujeitos buscam reafirmar sua identidade 

cultural enquanto resistem às pressões de homogeneização impostas pela modernidade 

tecnológica. Ao utilizarem a língua portuguesa como meio de comunicação externa e a língua 

ancestral como um instrumento de preservação interna, os Katitãuhlu exemplificam a 

complexidade dessas formações imaginárias. Como Orlandi argumenta, "o gesto interpretativo 

no discurso está profundamente ligado à posição imaginária que o sujeito assume e às condições 

de produção do discurso" (Orlandi, 2005, p. 111). 

Esse processo também evidencia o papel das tecnologias digitais como espaços de 

resistência cultural, permitindo que os sujeitos indígenas adaptem, preservem e ressignifiquem 

suas práticas tradicionais em um mundo cada vez mais conectado. Dessa forma, a formação 

imaginária, enquanto conceito-chave, oferece um enquadramento teórico essencial para 

compreender as interações linguísticas e culturais no contexto digital. 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     217 
                      

 

Partindo desses pressupostos o material produzido pelos indígenas no Google Forms 

produziram algumas análises à luz do texto de Orlandi sobre a utilização discurso eletrônico 

pelos Katitãuhlu. Isso envolveu uma reflexão sobre as interações linguísticas mediadas pelas 

tecnologias digitais, como o WhatsApp, Face book, kawai e outras redes sociais. 

No contexto do discurso digital, a língua portuguesa serve de suporte para o diálogo 

entre os indígenas e a sociedade não indígena. Como Orlandi (2010, p. 133) afirma, o gesto de 

interpretação é sempre condicionado pelo contexto social, e a língua usada nos discursos 

eletrônicos reflete essas condições. Ao utilizarem o português, os indígenas se inserem num 

processo de mediação cultural, em que buscam não só entender as outras culturas, mas também 

fazer-se entender, levando suas questões e realidades para além das comunidades, utilizando as 

plataformas digitais como amplificadores de sua presença social. Assim, o português se revela 

como um instrumento de inserção, de negociação e, muitas vezes, de resistência, dado o 

histórico de marginalização dessas populações. 

Em síntese, os dados colhidos por meio da pesquisa apontam para a não homogeneidade 

linguística, onde a língua portuguesa e as línguas ancestrais se significam de modo não mútuo, 

ou seja, em contextos distintos. A língua portuguesa possibilita o diálogo com outros povos e a 

disseminação da cultura indígena, enquanto a língua ancestral, a materna, é formulada entre os 

próprios, vital para a sua continuidade. 

 

4. A relação entre línguas: materialidades discursivas 

 

Faremos uma breve consideração sobre a questão da materialidade das línguas no 

contexto digital: a língua materna, ou melhor, a língua secular compreendida como ancestral, 

ágrafa, de que modo funciona no ambiente virtual? Nos dados coletados, funciona em 

aplicativos cuja fala é possível ser empreendida, não sendo possível, portanto, pela escrita. 

Adiante, sobre a materialidade dos dizeres, apresentamos a transcrição de uma das 

conversas dos Katitãuhlu, alunos, estudantes da educação básica, conforme transcrição feita a 

seguir: “[a ˈsĩ kõ sɛʁˈteza ˈpuʁkɪ ˈõtʃi ˈanɐˌna ˈanaseu faˈzeʁ viˈzɪtɐ ˈẽ ˈsɛʁɐ ˈla ˈna ˈkaˈza ˈda 

ˈmiɲɐ ˈsɔgɾɐ ˈɔɾɐ ˈdesɐ ˈtaʁdeˈziɲɐ ˈajtunɐ]” (Falante 1 no grupo da família, 2024). 

 

Figura 8 – Conversa entre os Katitãuhlu no contexto digital 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     218 
                      

 

 

Fonte: print da autora Whatsapp (2024).  

 

A formulação dos dizeres pelo aplicativo utilizado permite tanto o uso da língua falada 

quanto da língua escrita. Podemos destacar que a conversa gira em torno do universo dos povos 

originários, neste caso, trata-se de uma serpente que apareceu em um local onde um dos 

estudantes residiam. 

O primeiro ponto é quanto a materialidade da escrita: acontece na língua nacional. 

Conforme transcrição realizada acima, a materialidade da língua materna acontece ao mesmo 

lado da língua portuguesa (língua nacional). O que há é uma mistura de línguas na formulação 

da língua falada entre os estudantes. 

Neste mesmo sentido, quanto à outra transcrição a seguir, ela consiste no funcionamento 

discursivo de tradição ocidental cristão, ao mesmo tempo que a tradição linguística, a língua 

oral, de tradição ancestral, materializa no aplicativo do whatsapp: “[œɣ t͡ ʃɪʊɱɑ̃ɴɣɳɣɒ 

ɴɑ̃ʊʈə͡ʈʊɗʊʀðɗɹɪɡʊ kaħʊʈɑɯɑɗɪɴɑɪʜəɹɪ ɴɛɱɑɪʂɴʊɗəʃɒ....]”. (Falante 2 no grupo da família, 2024). 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     219 
                      

 

Figura 8 – Conversa entre os Katitãuhlu no contexto digital 

 

Fonte: print da autora Whatsapp (2024). 

 

Observa-se que o texto escrito materializa a ideologia cristã pela formulação “Que 

benção de Deus [...] Matilde deus abençoe ela”, ou seja, junto a língua, a ideologia se materializa 

no sujeito, também regido pela cordialidade, conforme substantivo de saudação “boa noite”. 

O que se pode depreender é de que as línguas articulam entre si nos contextos específicos 

da linguagem. A historicidade, a memória da língua em confronto com a memória da língua 

nacional, através do português falado no Brasil se apresentam, por essas condições de produção, 

na ordem do discurso digital, um entrelaçamento. Há situações sociais, por familiaridade, a 

língua Nambikwara Katitãuhlu é falada entre os sujeitos, e em outras situações, é o português a 

língua consideravelmente utilizada. 

Em suma, a pesquisa visou explicitar, também, uso das redes sociais e dos aplicativos 

de mensagens por parte dos indígenas para interagirem com seus pares e compartilhar 

conhecimentos e informações sobre suas culturas. O uso de plataformas como o WhatsApp e o 

Facebook, conforme apontado pelos entrevistados, permite que as línguas indígenas sejam 

vivenciadas e praticadas em um espaço global, criando uma espécie de "comunidade digital" 

que não está restrita aos limites territoriais da aldeia, mas que se estende para um público maior. 

 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     220 
                      

 

Considerações Finais 

Há uma ruptura com o discurso digital no sentido de que este discurso não se caracteriza 

apenas pela língua dominante, hegemônica, como a língua inglesa, a língua portuguesa, o 

aportuguesamento das línguas europeias nas diversas plataformas digitais. Mais ainda: trata-se 

de uma materialidade linguística cuja historicidade se constitui para além da língua fluida, 

configurando, no espaço do discurso digital, a heterogeneidade linguística do Katitãuhlu. 

Dito de outro modo, além de não ser institucionalizada, além de não ser legitimada pelo 

Estado, a língua ancestral Katitãuhlu, compreendida como uma materialidade que carrega 

consigo séculos e milênios de história, rupturas, deslizamentos, silêncios, registros dos quais 

não temos, mas falada nas plataformas digitais na atualidade. É o invisível, o desconhecido se 

materializando nas formulações. 

A língua ancestral funciona não apenas como um meio de comunicação, mas também 

como um símbolo de resistência e um veículo de continuidade de saberes e práticas tradicionais. 

Como Orlandi (2010, p. 139) sugere, o gesto interpretativo no discurso eletrônico envolve a 

presença de múltiplas vozes e significados, o que no caso das línguas indígenas funciona como 

uma resistência e de reafirmação da identidade. A língua ancestral, portanto, não é apenas uma 

língua de comunicação entre os pares, mas uma forma de resistência à homogeneização cultural 

que pode ser promovida pelas tecnologias digitais. 

Dessa forma, Orlandi (2010, p. 141) destaca que o discurso eletrônico tem uma 

materialidade própria, pois é simultaneamente uma produção social e técnica, em que as 

linguagens tradicionais e digitais se intercalam, criando formas de interação. Nesse contexto, as 

línguas indígenas não são apenas preservadas, mas também reinterpretadas e ressignificadas 

nas interações digitais, onde a ancestralidade se encontra com as novas tecnologias. 

Além disso, a língua ancestral no contexto do meio digital configura-se também um ato 

político, conforme, Eni Orlandi sustenta em seus estudos. Ao utilizarem suas línguas nas 

plataformas digitais, os indígenas não apenas ressignificam o espaço da comunicação online, 

mas também afirmam a continuidade e a vitalidade de suas culturas em um contexto 

globalizado, aferindo, também, a sua identidade. 

O uso da língua portuguesa, embora essencial para a interação do Katitãuhlu com o 

"mundo exterior", não apaga a importância da língua ancestral. Pelo contrário, a coexistência 

das duas línguas é um exemplo claro de como a dinâmica de poder no discurso eletrônico pode 

ser transformada, permitindo que as vozes indígenas, por meio das tecnologias, reivindiquem 

seu espaço e se articulem no mundo contemporâneo. 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     221 
                      

 

Compreende-se que, o funcionamento linguístico se constitui pela relação com o outro 

pela natureza da língua: escrita ou falada. Com o sujeito falante da língua portuguesa, é a língua 

portuguesa na formulação dos dizeres utilizada.  Com o sujeito da língua ancestral Katitãuhlu, 

é a língua que funciona quando falada, como em aplicativos que permite tal uso, como o 

WhatsApp. Já a língua portuguesa entre os sujeitos Katitãuhlu, observa-se constantemente seu 

uso restrito à escrita. 

Ao explorar os processos discursivos de significação ao sujeito Katitãuhlu, a pesquisa 

respondeu a questionamentos sobre a língua materna em ambientes virtuais. Trata-se de uma 

resistência linguística cuja historicidade de sua língua, a ancestral, significa e se ressignifica em 

outras condições de produção, como a do contexto digital. 

Em suma, este estudo sublinha a importância de reconhecer e valorizar a diversidade 

linguística e cultural pelo ambiente digital. A pesquisa explicitou, portanto, a coexistência entre 

duas línguas (língua portuguesa e a Katitãuhlu): ambas não se complementam, não se articulam 

uma à outra, mas ocupam lugares sociais e discursivos próprios. 

 

Referências 

ALMEIDA-Neto, Prudente Pereira de. A sabedoria Katitaurlu como representação da 

comuniversidade: diálogo intercultural. 2004. Tese (Doutorado em Educação) - Programa de 

Pós-Graduação em Educação, Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2004. 

CERTEAU, Michel de. A Cultura no plural / Michel de Certeau; tradução de Enid Abreu 

Dobránszky. 7ª ed. – Campinas, SP: Papirus, 2012. – (Coleção Travessa do Século). 

COSTA, Anna Maria Ribeiro Fernandes Moreira da. Senhores da memória: uma história 

do Nambiquara do Cerrado. Cuiabá: Unicen; Unesco, 2002. 

OLIVEIRA, Guilherme Ziebell de. O papel da guerra de Biafra na construção do estado 

nigeriano: da independência à segunda república (1960-1979). Monções: Revista de 

Relações Internacionais da UFGD, Dourados, v. 3, n. 6, p. 45-68, jul./dez. 2014. 

ORLANDI, E. A materialidade do gesto de interpretação e o discurso eletrônico. In: DIAS, C. 

(Org.). Formas de mobilidade no espaço e-urbano: sentido e materialidade digital. 

Campinas: Editora da Unicamp, 2010. p. 123-145. 

ORLANDI, E. Gestos de Leitura: da História no Discurso. Campinas: Editora da Unicamp, 

1994.


