
 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     240 
                      

 

EDUCAÇÃO E LINGUAGENS EM UMA ESCOLA INDÍGENA 

CHIQUITANO: SABERES, PRÁTICAS E IDENTIDADE CULTURAL  

Leiliane Chuê Muquissai 1 

Emerson Tossué Soares2 

Francineli Cezarina Lara3 

 

RESUMO: Este trabalho investiga a importância das múltiplas formas de linguagem no 

processo de ensino-aprendizagem em uma escola estadual indígena Chiquitano, localizada na 

Aldeia Vila Nova Barbecho, no município de Porto Esperidião-MT. A pesquisa, de caráter 

qualitativo, descritivo e exploratório, buscou compreender como diferentes manifestações 

linguísticasm verbais, corporais, visuais, gestuais e simbólicas, são incorporadas às práticas 

pedagógicas e como contribuem para o fortalecimento da identidade cultural e da aprendizagem 

dos estudantes. Os procedimentos metodológicos incluíram observação participante e análise 

de documentos institucionais, como o Projeto Político-Pedagógico, materiais didáticos e 

produções escolares. Os resultados evidenciam que a escola desempenha um papel central na 

valorização dos saberes tradicionais, na promoção de práticas educativas interculturais e na 

revitalização da língua e da cultura Chiquitano. Ressalta-se, portanto, que a diversidade 

linguística, quando reconhecida e integrada à proposta curricular, favorece um ensino mais 

significativo, inclusivo e culturalmente sensível, contribuindo diretamente para a revitalização 

da língua originária e a preservação da memória coletiva do povo Chiquitano. 

Palavras-chave: Ensino-aprendizagem. Cultura Chiquitano. Escola indígena. 

Interculturalidade. 

EDUCACIÓN Y LENGUAJES EN UNA ESCUELA INDÍGENA CHIQUITANA: 

SABERES, PRÁCTICAS E IDENTIDAD CULTURAL 

RESUMEN: Este trabajo investiga la importancia de las múltiples formas de lenguaje en el 

proceso de enseñanza-aprendizaje en una escuela estatal indígena chiquitana, ubicada en la 

Aldea Vila Nova Barbecho, en el municipio de Porto Esperidião-MT. La investigación, de 

carácter cualitativo, descriptivo y exploratorio, buscó comprender cómo diferentes 

manifestaciones lingüísticas, verbales, corporales, visuales, gestuales y simbólicas, son 

incorporadas a las prácticas pedagógicas y cómo contribuyen al fortalecimiento de la identidad 

cultural y del aprendizaje de los estudiantes. Los procedimientos metodológicos incluyeron 

observación participante y análisis de documentos institucionales, como el Proyecto Político-

Pedagógico, materiales didácticos y producciones escolares. Los resultados evidencian que la 

escuela desempeña un papel central en la valorización de los saberes tradicionales, en la 

promoción de prácticas educativas interculturales y en la revitalización de la lengua y la cultura 

chiquitana. Se destaca, por tanto, que la diversidad lingüística, cuando es reconocida e integrada 

a la propuesta curricular, favorece una enseñanza más significativa, inclusiva y culturalmente 

 
1 Graduanda em Licenciatura em Letras, Habilitação em Língua e Literaturas de Língua Portuguesa e Língua 

Espanhola. E-mail: emerson.soares@unemat.br  
2 Graduando em Licenciatura em Letras, Habilitação em Língua e Literaturas de Língua Portuguesa e Língua 

Espanhola. E-mail: leiliane.chue@unemat.br  
3 Profa. Dra. em linguística pela Universidade Complutense de Madrid em cotutela pela Universidade do Estado 

de Mato Grosso e orientadora deste trabalho. Integrante do grupo de estudos Cnpq: Mato Grosso modos de dizer 

e falares. Membro do projeto de pesquisa: Significar Mato Grosso. Membro do grupo de pesquisa LALINGAP e 

MIRIADI. E-mail: francineli.lara@unemat.br  

mailto:emerson.soares@unemat.br
mailto:leiliane.chue@unemat.br
mailto:francineli.lara@unemat.br


 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     241 
                      

 

sensible, contribuyendo directamente a la revitalización de la lengua originaria y a la 

preservación de la memoria colectiva del pueblo chiquitano. 

Palabras clave: Enseñanza-aprendizaje. Cultura chiquitano. Escuela indígena. Interculturalidad. 

 

 

 

Introdução 

A diversidade linguística e cultural constitui uma característica fundamental das escolas 

indígenas, especialmente em contextos como o das comunidades Chiquitano, onde as formas 

de linguagem ultrapassam a dimensão verbal. A educação escolar nas comunidades indígenas 

precisa considerar o valor das múltiplas formas de comunicação — como as linguagens gestual, 

visual, corporal, entre outras — para garantir que o processo de ensino-aprendizagem seja 

efetivo, respeitoso às especificidades culturais e promotor do desenvolvimento integral dos 

estudantes. 

Este trabalho surgiu da necessidade de compreender como essas diversas formas de 

linguagem influenciam o aprendizado em escolas indígenas, com ênfase na etnia Chiquitano. A 

pesquisa buscou analisar de que modo as práticas pedagógicas incorporam e valorizam essas 

linguagens, bem como os impactos dessas ações na aprendizagem dos alunos. 

Intitulado “Educação e Linguagens em uma Escola Indígena Chiquitano: Saberes, 

Práticas e Identidade Cultural”, este estudo também representa uma etapa formativa na trajetória 

dos autores enquanto acadêmicos do curso de Licenciatura em Letras – Português/Espanhol. 

Por sermos residentes na aldeia e sujeitos implicados nesse território, a pesquisa constituiu uma 

experiência significativa e enriquecedora. 

Ao tratar das formas de linguagem, Pacini (2012) destaca que: 

A linguagem é auxiliar para aprender os códigos simples[...] também podemos 

dizer que as artes são uma expressão de linguagem da mais alta capacidade 

humana de se expressar e transcender. [...] A corporificação marca a 

identidade da pessoa com pinturas e roupas, o corpo social age sobre o corpo 

biológico. [...] Ao contar histórias, as formas gráficas se constituem em meios 

de interação social e formam parte de um discurso, são veículos de 

comunicação narrativa (Pacini, 2012, p. 451). 

 

Para o registro das múltiplas formas de linguagem presentes na escola pesquisada, 

realizou-se uma investigação pautada na observação e na escuta qualificada da realidade local 

e de sua complexidade. A escola exerce um papel essencial na vida da comunidade, 

especialmente no que se refere à retomada cultural, ao fortalecimento da identidade étnica e à 

luta pelos direitos originários, assegurando uma educação específica e diferenciada que 

contemple as particularidades do povo Chiquitano. 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     242 
                      

 

A participação comunitária na vida escolar é ativa: os anciãos desempenham um papel 

importante ao compartilhar seus saberes ancestrais, e os estudantes reconhecem o valor dessa 

transmissão no processo de aprendizagem. 

 

1. Aldeia Vila Nova Barbecho: aspectos históricos, geográficos e sociais 

 

A Aldeia Vila Nova Barbecho localiza-se no município de Porto Esperidião, estado de 

Mato Grosso, próxima à fronteira com a Bolívia, sendo uma das comunidades da etnia 

Chiquitano que habita a região da fronteira oeste brasileira. Essa aldeia integra um território 

tradicionalmente ocupado por povos indígenas que vivenciam intensamente as dinâmicas 

socioculturais transfronteiriças, como o bilinguismo e o contato constante com diferentes 

práticas culturais e educacionais. 

Historicamente, os Chiquitano enfrentaram processos de invisibilização e disputas 

territoriais, mas também de resistência e afirmação cultural, o que tem fortalecido a organização 

comunitária em torno da educação escolar indígena diferenciada. A implementação de espaços 

educativos próprios representa um marco nesse processo de fortalecimento identitário, pois 

busca garantir um ensino que respeite e valorize os saberes tradicionais e as especificidades 

linguísticas da comunidade. 

Geograficamente, a aldeia está situada em uma região de planície e cerrado, marcada 

pela presença de rios, áreas de mata e elementos que compõem o bioma do Pantanal mato-

grossense. Essa paisagem influencia diretamente o modo de vida da comunidade, desde a 

alimentação e as práticas de subsistência até os rituais culturais e as expressões simbólicas que 

permeiam a vida coletiva. 

Socialmente, observa-se uma organização comunitária fundamentada na coletividade, 

nas decisões tomadas em conselhos locais e na valorização dos mais velhos como guardiões 

dos saberes ancestrais. A comunidade mantém uma estrutura social própria, baseada em 

relações de parentesco, redes de solidariedade e na transmissão intergeracional de 

conhecimentos tradicionais, o que se reflete também nas práticas educativas. 

Nesse contexto, a escola funciona não apenas como espaço de ensino formal, mas como 

uma instância de mediação entre os conhecimentos tradicionais e os saberes acadêmicos, 

exigindo uma abordagem pedagógica que respeite as formas próprias de linguagem, 

comunicação e aprendizagem dos estudantes Chiquitano. 

 

2. Referencial Teórico 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     243 
                      

 

Diante da diversidade de manifestações linguísticas, é possível conceituar linguagem 

como um sistema de comunicação composto por sinais, sons, palavras, gestos ou símbolos, 

utilizado para expressar pensamentos, sentimentos, ideias e informações. A linguagem pode se 

manifestar de forma verbal — oral ou escrita — e não verbal, por meio de gestos, expressões 

faciais, imagens, entre outros recursos. Em muitos contextos, especialmente entre os povos 

indígenas, ambas as formas coexistem e se complementam, evidenciando a criatividade humana 

em buscar os meios mais adequados para comunicar-se com seus semelhantes, com a natureza 

e até com o plano sobrenatural ou cósmico. 

Conforme destaca o Referencial Curricular Nacional para as Escolas Indígenas: “Todos 

os homens nascem com a capacidade de utilizar a linguagem, característica universal da espécie 

humana. E a linguagem serve para que seres humanos possam fazer muitas coisas: a linguagem 

tem muitas funções” (RCNE/Indígena,1998, p.113).  

A linguagem, portanto, constitui-se como uma forma de expressão cultural, social e 

identitária. Assim, é inegável que, onde há vida em sociedade, há linguagem — ainda que as 

línguas utilizadas sejam diversas, e as formas de comunicação apresentem variações conforme 

os contextos socioculturais dos grupos envolvidos. 

A diferença linguística não é, geralmente, impedimento para que os povos indígenas 

se relacionem e casem entre si, troquem coisas, façam festas ou tenham aulas juntos. 

Esses sistemas multilíngues são um exemplo de que as pessoas podem viver lado a 

lado, em paz, sem terem que falar, todas, a mesma língua. Às vezes, nesses contextos, 

uma das línguas se torna o meio de comunicação mais usado, torna-se a língua-franca. 

Essa é utilizada por todos, quando estão juntos, para superar as barreiras de 

compreensão” (RCNE/Indígena,1998, p.116).  

 

Ao refletirmos sobre o conceito de multilinguismo, podemos compreendê-lo como a 

capacidade de um indivíduo utilizar duas ou mais línguas para fins comunicativos. No contexto 

da etnia Chiquitano, observa-se essa realidade principalmente entre os anciãos, muitos dos quais 

dominam a língua originária, o espanhol e o português. Essa prática linguística múltipla também 

se manifesta no ambiente escolar, onde as crianças têm acesso a conteúdos em diferentes 

línguas, como o português, o inglês e a língua indígena Chiquitano. 

De acordo com o Referencial Curricular Nacional para as Escolas Indígenas: “São 

faladas no país, hoje, por cidadãos brasileiros natos, cerca de 180 línguas indígenas. O Brasil é, 

portanto, um país multilíngue.” (RCNE/Indígena, 1998, p. 115). 

No contexto educacional observado, o processo de ensino-aprendizagem é orientado por 

uma perspectiva que respeita as especificidades culturais do povo Chiquitano, aliando saberes 

tradicionais aos conhecimentos da sociedade não indígena. Busca-se, assim, reconhecer e 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     244 
                      

 

incluir diferentes identidades culturais, estimular o diálogo intercultural e promover a 

convivência respeitosa entre os diversos sujeitos escolares. 

Um exemplo concreto dessa abordagem é a realização de intercâmbios com escolas não 

indígenas ao longo do ano letivo, o que fomenta espaços de trocas e aprendizagens 

interculturais. A escola tem se empenhado em contribuir para a formação integral dos 

estudantes, pautada na superação de estereótipos, preconceitos e discriminações, incentivando 

a valorização da diversidade linguística e cultural. Essa prática visa formar sujeitos empáticos, 

autênticos e conscientes do valor das línguas e culturas em contextos plurais. 

Destaca-se, ainda, a importância da diversidade linguística no cotidiano escolar, pois ela 

permite que cada criança conviva de forma igualitária com outras culturas e se reconheça como 

sujeito inserido em uma sociedade multilíngue. As práticas pedagógicas que valorizam as 

linguagens corporais, visuais e orais revelam-se fundamentais para o processo de aprendizagem, 

pois ampliam a compreensão dos conteúdos ensinados. Ao ultrapassar o modelo tradicional 

centrado exclusivamente na escrita, promove-se um ensino mais criativo, interativo e 

significativo, fruto de uma construção coletiva e culturalmente situada. 

A fundamentação teórica deste estudo está ancorada na compreensão das múltiplas 

formas de linguagem e de sua influência no ensino-aprendizagem, sobretudo em contextos 

indígenas. O Referencial Curricular Nacional para as Escolas Indígenas (RCNE/Indígena, 

1998) destaca: 

O homem usa a linguagem para expressar seus pensamentos, suas emoções e 

sentimentos, seus sonhos, seus desejos e intenções, pode usá-la para convencer 

e para construir discursos políticos, para fazer poesias, descrições, fatos. É a 

linguagem, também, que nos permite criar narrativas, cantos, rezas e mitos, 

espaços onde buscamos dar sentido para a nossa própria existência. A 

linguagem não é somente um instrumento de expressão humana, não é apenas 

um instrumento de comunicação entre o homem e seus semelhantes, entre o 

homem e suas entidades divinas. Ela serve, também, para dar nomes às coisas 

e às pessoas, para organizar coisas e pessoas em categorias. A linguagem serve 

para pensar e avaliar o mundo, serve para raciocinar, fazer operações, planejar 

ações. Graças à faculdade da linguagem os homens transmitem conhecimentos 

já adquiridos e aumentam, o tempo todo, o seu saber, adquirindo novos 

conhecimentos (RCNE/Indígena,1998, p.113). 

Assim como nos traz o RCNE/Indígena (1998), que a linguagem transmite a cultura de 

uma geração para outra, é considerado um documento de identidade de um povo. Comungando 

também dessa concepção, que nós entendemos a importância de realizar os registros dessas 

expressões diversas de linguagens presentes na vida de nosso povo, neste momento de maneira 

específica, na vida da escola. 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     245 
                      

 

A linguagem é, quase sempre, o meio mais importante através do qual os 

povos constroem, modificam e transmitem suas culturas. É por meio do uso 

da linguagem que a maneira de viver de uma sociedade é expressa e passa, 

constantemente reavaliada, de uma geração para outra. Os modos específicos 

de usar a linguagem são, por isso, como documentos de identidade de um povo 

num determinado momento de sua história. (RCNE/Indígena,1998, p.113). 

A linguagem permeia a vida cotidiana na aldeia, manifestando-se nas interações sociais, 

nos rituais, nas práticas culturais e no convívio comunitário. No entanto, há um espaço em que 

essa presença pode ser observada de forma mais sistemática e intencional: o ambiente escolar. 

Como aponta o RCNE/Indígena (1998), “as escolas indígenas são espaços onde algumas dessas 

diferentes línguas estão, hoje, presentes, ou poderão, no futuro, se encontrar”. 

Nesse contexto, a escola configura-se como um espaço privilegiado para a construção 

de relações educacionais, de convivência intercultural e de aprendizados mútuos. De acordo 

com o Projeto Político-Pedagógico (PPP, 2024), desde sua aprovação e implementação na 

aldeia, a instituição tem se empenhado em consolidar-se como uma escola específica, 

diferenciada e comprometida com a qualidade, buscando atender às necessidades e respeitar as 

identidades do povo Chiquitano. Conforme destaca o próprio PPP: 

Com a criação da escola específica e diferenciada dentro da nossa aldeia, com 

profissionais indígenas Chiquitano tem proporcionado com maior ênfase a 

revitalização e fortalecimento das práticas Culturais do nosso povo, nas festas 

e rituais, na dança, nas pinturas corporais, na confecção de artesanatos enfim 

nos diversos aspectos, mas principalmente na Língua Materna Chiquitano. A 

escola é uma parceira na revitalização e fortalecimento destas práticas, pois 

trabalha em parceria com a comunidade trazendo para dentro da escola os 

saberes dos anciãos de modo que possibilite a valorização de ambos os 

conhecimentos aos estudantes Chiquitano (PPP, 2024, p.1). 

Nesse sentido, a escola não apenas ensina conteúdos curriculares, mas também colabora 

com a valorização das práticas socioculturais e linguísticas da comunidade, promovendo a 

articulação entre os saberes tradicionais e os saberes escolares. 

Segundo Luciano (2017), “o primeiro aspecto das línguas indígenas é, portanto, o seu 

caráter sóciocósmico, no sentido de que elas propiciam o elo, a conexão e a comunicação com 

os mundos existentes". Esse caráter sóciocósmico constitui um traço distintivo das culturas 

indígenas, pois, conforme reforça o mesmo autor: 

Elas expressam e organizam cosmologias, epistemologias, racionalidades, 

temporalidades, valores e espiritualidades. [...] Por meio dessa capacidade 

privilegiada de comunicação transcendental, o homem ou a mulher indígena 

exerce seu papel de destaque na mediação entre os seres da natureza, por meio 

de diversas formas de linguagem: palavras, cantos, músicas, rezas, rituais, 

cerimônias, etc. (Luciano, 2017, p. 229). 

 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     246 
                      

 

Além da dimensão sociocultural, Luciano (2017) destaca que as línguas indígenas 

também possuem um caráter político-pedagógico, que se manifesta nas diversas formas de 

comunicação presentes no cotidiano, nas práticas especializadas, nos rituais e nas expressões 

simbólicas próprias de cada povo.  

Esses aspectos ressaltam que as línguas indígenas não são apenas instrumentos de 

comunicação, mas também veículos de transmissão de saberes, de resistência cultural e de 

construção identitária coletiva. 

Diante do exposto, é possível compreender que a linguagem, em suas múltiplas formas, 

exerce um papel central na constituição dos sujeitos indígenas e na mediação dos saberes que 

circulam no contexto escolar. A valorização da diversidade linguística e cultural, aliada às 

práticas pedagógicas específicas e diferenciadas, revela-se essencial para promover uma 

educação comprometida com a identidade, a memória coletiva e os direitos dos povos 

originários. Nesse sentido, destaca-se o compromisso da comunidade com o processo de 

revitalização da língua Chiquitano, fortalecendo o pertencimento étnico e reafirmando sua 

existência como povo. Essa perspectiva está em consonância com o lema da Agenda 2030 para 

o Desenvolvimento Sustentável — “não deixar ninguém para trás” —, especialmente no que 

se refere à garantia de uma educação inclusiva, equitativa e de qualidade para todos (ODS 4). 

Além disso, dialoga com os princípios da Década Internacional das Línguas Indígenas (2022–

2032), proclamada pela UNESCO, que defende a proteção, valorização e revitalização das 

línguas indígenas e minoritárias. Como reforça a Declaração Universal dos Direitos 

Linguísticos (1996), todo povo tem direito à preservação e ao desenvolvimento de sua língua, 

em especial nos espaços institucionais, como a escola. Com base nesse entendimento, passamos 

à apresentação dos procedimentos metodológicos adotados nesta pesquisa. 

 

3. Metodologia 

A metodologia adotada neste trabalho foi de natureza qualitativa, com abordagem 

exploratória e descritiva. De acordo com Kauark et al. (2010, p. 26-28):  

Pesquisa Qualitativa: considera que há uma relação dinâmica entre o mundo 

real e o sujeito, isto é, um vínculo indissociável entre o mundo objetivo e a 

subjetividade do sujeito que não pode ser traduzido em números. A 

interpretação dos fenômenos e a atribuição de significados são básicas no 

processo de pesquisa qualitativa. Não requer o uso de métodos e técnicas 

estatísticas. O ambiente natural é a fonte direta para coleta de dados e o 

pesquisador é o instrumento-chave. É descritiva. Os pesquisadores tendem a 

analisar seus dados indutivamente. O processo e seu significado são os focos 

principais de abordagem. Pesquisa Exploratória: objetiva a maior 

familiaridade com o problema, tornando-o explícito, ou à construção de 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     247 
                      

 

hipóteses. Envolve levantamento bibliográfico; entrevistas com pessoas que 

tiveram experiências práticas com o problema pesquisado; análise de 

exemplos que estimulem a compreensão. Assume, em geral, as formas de 

Pesquisas Bibliográficas e Estudos de Caso. Pesquisa Descritiva: visa 

descrever as características de determinada população ou fenômeno, ou o 

estabelecimento de relações entre variáveis. Envolve o uso de técnicas 

padronizadas de coleta de dados: questionário e observação sistemática. 

Assume, em geral, a forma de Levantamento (Kauark, et. al, 2010, p. 26 - 28). 
 

A pesquisa foi realizada in loco, com a presença dos autores na escola indígena, 

acompanhando o cotidiano escolar4. Foram realizadas observações diretas em turmas do Ensino 

Fundamental, Ensino Médio e EJA, em diferentes momentos do ano letivo, com o objetivo de 

identificar as formas de linguagem utilizadas pelos docentes e discentes no processo de ensino-

aprendizagem. 

As observações permitiram verificar o uso de múltiplas linguagens — verbal, não 

verbal, visual, gestual, corporal e simbólica — integradas às atividades pedagógicas, como 

cantos, leituras compartilhadas, desenhos, pinturas, debates, exibição de filmes, produção 

textual e uso de recursos como gráficos e mapas. 

Além das observações, foram analisados documentos institucionais da escola, como o 

Projeto Político-Pedagógico (PPP), planos de aula, materiais didáticos próprios, como a 

Coleção Didática Saberes Indígenas na Escola em Mato Grosso e o livro Marcadores do 

Tempo na Cultura do Povo Chiquitano (2022). Esses documentos possibilitaram compreender 

como os saberes tradicionais estão integrados ao currículo e às práticas educativas. 

O registro e a análise desses dados fundamentaram a discussão apresentada na próxima 

seção. 

 

4. Análise dos materiais e documentos 

A análise documental foi um dos pilares fundamentais desta pesquisa, proporcionando 

uma compreensão mais ampla das práticas pedagógicas e das linguagens presentes no contexto 

escolar indígena Chiquitano. Os principais materiais analisados foram o Projeto Político-

Pedagógico (PPP) da escola, a Coleção Didática Saberes Indígenas na Escola em Mato Grosso 

e o livro Marcadores do tempo na cultura do povo Chiquitano. 

 
4 Em conformidade com o inciso VII do parágrafo único do artigo 1º do Comitê de Ética da UNEMAT, a presente 

pesquisa não necessita de apreciação por Comitê de Ética em Pesquisa, uma vez que se caracteriza como um 

aprofundamento teórico de situações que emergem de forma espontânea e contingencial da prática profissional, 

sem a divulgação de dados que possibilitem a identificação de sujeitos. Dessa forma, o estudo não se enquadra 

entre aqueles que devem ser registrados ou avaliados pelo sistema CEP/CONEP. 

 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     248 
                      

 

Esses documentos revelam a presença marcante das múltiplas linguagens — verbais, 

não verbais, visuais e corporais — nas práticas educativas da escola, bem como o esforço 

coletivo pela valorização da cultura local e pela revitalização da língua Chiquitano. Os 

conteúdos abordam desde saberes tradicionais transmitidos por anciãos até metodologias 

pedagógicas específicas, que integram elementos da cosmologia e dos marcadores temporais 

do povo Chiquitano, como cantos de aves e ciclos da natureza. 

Na Coleção Didática Marcadores do tempo na cultura do povo Chiquitano, destacam-

se ilustrações produzidas por estudantes, que retratam aves como a saracura, a anhuma e a 

assobiadeira. Esses animais são considerados indicadores naturais de mudança climática, e seus 

cantos e comportamentos fazem parte do conhecimento ancestral transmitido entre gerações. A 

presença desse tipo de conteúdo evidencia a valorização do conhecimento tradicional e sua 

articulação com o ambiente escolar. 

Outro exemplo significativo é o calendário anual Chiquitano, que registra os períodos 

de frutificação de espécies nativas como o araticum, cajá e pitomba. Esse material expressa a 

relação entre tempo, natureza e cultura, e é trabalhado em sala de aula com o apoio dos anciãos, 

fortalecendo o vínculo entre o saber tradicional e a prática pedagógica. 

A análise desses documentos confirma a importância das práticas educativas que 

reconhecem e promovem o conhecimento indígena como parte integrante do currículo escolar. 

Esse reconhecimento contribui não apenas para a valorização cultural, mas também para a 

afirmação da identidade Chiquitano e o fortalecimento do processo de revitalização linguística 

em curso. 

Analisar o Projeto Político-Pedagógico (PPP) evidencia uma proposta de trabalho 

diversificada, que contempla práticas pedagógicas alinhadas às especificidades culturais do 

povo Chiquitano. Um dos aspectos centrais destacados no documento é a inclusão dos anciãos 

nas atividades escolares, valorizando seus saberes tradicionais e fortalecendo os vínculos 

intergeracionais no processo educativo. Esse protagonismo dos mais velhos está diretamente 

relacionado ao papel da escola na promoção e consolidação da identidade étnica Chiquitano. 

Nesse sentido, conforme estabelece a legislação vigente: 

Art. 3º Constituem objetivos da Educação Escolar Indígena proporcionar aos 

indígenas, suas comunidades e povos: I - a recuperação de suas memórias 

históricas; a reafirmação de suas identidades étnicas; a valorização de suas 

línguas e ciências; II - o acesso às informações, conhecimentos técnicos, 

científicos e culturais da sociedade nacional e demais sociedades indígenas e 

não-indígenas (Brasil, 2012, p 03). 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     249 
                      

 

Entre os materiais que refletem essa proposta pedagógica destacam-se a Coleção 

Didática Saberes Indígenas na Escola em Mato Grosso e o livro Marcadores do tempo na 

cultura do povo Chiquitano. Ambas as obras exemplificam a participação ativa de professores 

e estudantes na documentação e valorização dos conhecimentos tradicionais, por meio da escrita 

e das representações visuais. Os desenhos elaborados pelos alunos traduzem uma metodologia 

própria de compreensão do tempo e da natureza, a partir da observação de fenômenos naturais 

e da relação cotidiana com o ambiente. 

As imagens apresentadas a seguir foram extraídas da obra Marcadores do tempo na 

cultura do povo Chiquitano, que integra a Coleção Didática Saberes Indígenas na Escola em 

Mato Grosso, publicada pela Secretaria de Estado de Ciência, Tecnologia e Inovação 

(SECITECI) em 2022. O material foi produzido com a participação de professores e estudantes 

de escolas indígenas do estado, incluindo a comunidade da aldeia Vila Nova Barbecho, e reflete 

saberes tradicionais por meio de registros gráficos e narrativas orais. 

O capítulo analisado traz ilustrações feitas por estudantes Chiquitano, com o objetivo de 

documentar e transmitir conhecimentos ancestrais sobre a relação entre a natureza e o tempo, 

tendo como referência fenômenos naturais e comportamentos de animais — especialmente aves 

— considerados indicadores de mudanças climáticas. Essas imagens, mais que ilustrações, 

constituem uma forma de linguagem própria, integrando o universo simbólico e ambiental do 

povo Chiquitano ao contexto escolar. 

Figura 01: A saracura e a anhuma como marcadoras do tempo no território Chiquitano 

 
Fonte: Coleção didática saberes indígenas na escola em Mato Grosso (2022)5 

 
5 Ilustrações: Feliciana Dilma Pinto (Saracura) e Carolina Muquissai da Luz (Anhuma). 

Fonte: MATO GROSSO (Estado). Coleção didática Saberes Indígenas na Escola em Mato Grosso: Marcadores 

do tempo na cultura do povo Chiquitano. Cuiabá: SECITECI, 2022, p. 22. 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     250 
                      

 

 

 

As aves representadas na Figura 1 — a saracura e a anhuma — são reconhecidas pelos 

Chiquitano como marcadores do tempo, por possuírem comportamentos que se associam a 

mudanças nos ciclos climáticos. Trata-se de um conhecimento ancestral, transmitido entre 

gerações por meio da oralidade e da observação cuidadosa da natureza. 

O canto da saracura, por exemplo, tem diferentes significados dependendo do local em 

que ocorre: se canta no chão ou próximo aos córregos, anuncia chuva; se canta do alto das 

árvores ou durante o voo, sinaliza a aproximação da seca. De forma semelhante, a anhuma, 

quando sobrevoa áreas de água cantando baixo, anuncia chuvas intensas; e quando seu canto é 

mais alto, prenuncia longos períodos de estiagem. 

Essas relações são apreendidas pelas crianças e jovens da aldeia como parte do processo 

de aprendizagem e fortalecimento da identidade cultural. O ato de desenhar essas aves em sala 

de aula, como fizeram as autoras das ilustrações, constitui uma prática pedagógica significativa, 

que articula linguagem visual, saber tradicional e pertencimento étnico. 

A saracura com seu canto, marca dois tempos diferentes, dependendo do espaço em 

que está. Quando canta no chão, na beira do córrego, é sinal de chuva. Quando canta 

voando ou em cima de árvore é sinal de seca. A anhuma também tem um sinal 

parecido com o da saracura, tanto em seu canto, como na posição no espaço. Quando 

ela canta voando baixo por cima de um local de água, como um rio ou córrego, está 

indicando que vai acontecer muita chuva. Já quando canta muito alto, está indicando 

que a seca vai ser muito intensa (Mato Grosso, 2022, p. 22). 

 Nesse exemplo, podemos perceber a importante relação de existência entre o povo 

Chiquitano e as aves presentes no território, pois há um aspecto de comunicação na vida da 

comunidade. É um conhecimento que perpassa gerações. 

Figura 02 – As andorinhas e a cobrinha assobiadeira como marcadores do tempo 

 
Fonte: Coleção didática saberes indígenas na escola em Mato Grosso (2022)6 

 
 

6 Ilustrações: Jander Samuel Chuê Manacá (Andorinhas) e Fabrício Ribeiro (Cobrinha assobiadeira). 

Fonte: MATO GROSSO (Estado). Coleção didática Saberes Indígenas na Escola em Mato Grosso: Marcadores 

do tempo na cultura do povo Chiquitano. Cuiabá: SECITECI, 2022, p. 22. 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     251 
                      

 

 

 A relação do povo Chiquitano com a natureza não se limita à observação do ambiente 

físico, mas envolve uma complexa rede de interpretações simbólicas construídas a partir da 

convivência ancestral com os elementos do território. A Figura 2 exemplifica essa relação ao 

retratar dois importantes marcadores do tempo: as andorinhas e a cobrinha assobiadeira. 

As andorinhas, quando revoam em grandes bandos, em altura semelhante à das nuvens, 

anunciam a chegada do frio intenso. Essa leitura é feita com base no comportamento das aves, 

que buscam exposição ao sol antes de se recolherem. Esse sinal é compreendido pelos mais 

velhos como um alerta natural, passado adiante por meio da oralidade e das experiências vividas 

no território. 

Já a cobrinha assobiadeira, segundo o saber tradicional, ao emitir seus assobios, antecipa 

a chuva. A quantidade de assobios emitidos está relacionada à intensidade da precipitação — 

normalmente entre três e quatro. Esse saber é compartilhado em contexto familiar e cotidiano, 

demonstrando como o conhecimento ecológico tradicional se articula com a escuta atenta e a 

convivência próxima com o ambiente. 

Esses exemplos reforçam o modo como o povo Chiquitano lê e interpreta os sinais da 

natureza a partir de uma linguagem própria, construída na experiência sensível e coletiva. Ao 

serem representados graficamente pelos estudantes, esses saberes são inscritos em novas formas 

de registro — visuais e escolares — que não substituem, mas complementam e fortalecem a 

transmissão cultural. 

As andorinhas, quando realizam suas revoadas em grandes grupos, formando um fluxo 

aéreo semelhante a formigas no céu, indicam, segundo os Chiquitano, a aproximação de um 

frio intenso e duradouro. O comportamento dessas aves, que buscam intensamente o sol antes 

de se recolherem, é interpretado como um sinal da necessidade de proteção frente às baixas 

temperaturas. Já a cobrinha assobiadeira, conforme o conhecimento tradicional, ao emitir 

assobios, antecipa a chegada da chuva. A quantidade de assobios determina a intensidade da 

precipitação: geralmente, três ou quatro assobios indicam um dia chuvoso. Esse saber é 

transmitido oralmente entre gerações e está registrado no material pedagógico da escola 

indígena: 

As andorinhas quando fazem suas revoadas, ficam igual formigas lá no ar, é 

sinal de que está chegando o frio, frio forte que vai demorar passar. Isso 

acontece para elas tomarem muito sol, porque depois precisarão se abrigar 

escondendo do frio. A cobrinha assobiadeira, quando assobia diz que vai 

 
 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     252 
                      

 

chover nas próximas horas. A quantidade de assobios indica a quantidade de 

chuvas que vai acontecer nesse dia. Geralmente em torno de três e quatros 

assobios (Mato Grosso, 2022, p. 22). 

Além desses marcadores naturais, outro elemento importante presente no livro 

Marcadores do tempo na cultura do povo Chiquitano é o calendário anual da frutificação e 

coleta de frutos nativos. Esse calendário associa o conhecimento tradicional aos meses do 

calendário ocidental, indicando o período de maturação de espécies típicas do campo limpo, 

cerrado e mata alta. Esse saber, transmitido por gerações, orienta práticas sustentáveis de coleta, 

alimentação e conservação ambiental. 

Segundo o registro: 

Esse material disponibiliza a época de maturação das frutas e coletas para os 

meios de sustentabilidades de nosso povo. Essa coleta é passada de geração 

para geração, espécies nativas do campo limpo, cerrado e mata alta. Para cada 

mês são apresentados exemplos ilustrados de espécie com frutos maduros 

naquele mês em questão. É importante ressaltar, no entanto que diferentes 

espécies podem apresentar variação quanto ao ciclo de frutificação e 

consequentemente a maturação aos longos dos anos ou mesmo dependendo 

do lugar. Desse modo, ainda relatamos que essas frutas estão bem distintas de 

nossos arredores devido a desmaterialização de áreas de fazendas. Porém os 

que ainda encontramos dentro onde é permitido a coleta, nós a coletamos. 

(MATO GROSSO, 2022, p. 45). 

Como exemplo, o mês de fevereiro apresenta os seguintes frutos típicos do território 

Chiquitano: (1) Pitomba, (2) Cabritinho, (3) São Caetano, (4) Marmelada grande, (5) Araticum, 

(6) Cajá, e (7) Tarumã, conforme ilustração abaixo. 

Figura 3 – Frutos típicos da época de fevereiro no território Chiquitano

 
Fonte: Coleção didática saberes indígenas na escola em Mato Grosso (2022)7 

 

 
7 Fonte: MATO GROSSO (Estado). Coleção didática Saberes Indígenas na Escola em Mato Grosso: 

Marcadores do tempo na cultura do povo Chiquitano. Cuiabá: SECITECI, 2022, p. 45. 

 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     253 
                      

 

A análise dos materiais disponíveis na escola revela a presença significativa de 

conteúdos voltados às narrativas indígenas, entre os quais se destacam livros paradidáticos, 

antologias de narrativas orais e escritas, e produções de Iniciação Científica Júnior. Esta última 

representa uma das conquistas recentes da instituição, resultante da participação na I Olimpíada 

Nacional e 2ª Mostra Estadual Científica de Povos Tradicionais, Quilombolas e Indígenas, 

realizada em Cuiabá, no ano de 2022. 

Nessa coletânea científica, os quatro primeiros capítulos foram produzidos por 

estudantes do Ensino Médio da escola, com a mediação de professores orientadores — alguns 

deles bolsistas de Iniciação Científica Júnior (ICJ) do Conselho Nacional de Desenvolvimento 

Científico e Tecnológico – CNPq. Tais produções evidenciam uma importante travessia dos 

saberes indígenas em direção aos espaços de produção do conhecimento acadêmico, sem, 

contudo, romper com suas raízes culturais e modos próprios de significação. 

Nesse sentido, o escritor e ambientalista indígena Ailton Krenak reflete sobre o impacto 

dessa transição da oralidade para a escrita entre os povos originários, apontando para uma 

complexa relação entre resistência e apropriação cultural: 

pra povos que são de origem sem escrita, fazer uma travessia pra esse mundo 

da escrita, só isso já é um épico e ele deve ocultar trilhas insondáveis de 

alienação dessas identidades, até chegar nesse patamar da escrita e lidar com 

esse recurso da escrita com familiaridade. É bom não esquecer que os jesuítas 

vieram pra cá pra botar escolas e catequizar os índios [sic] e ensinar eles a ler 

e escrever. Enquanto os índios [sic] puderam resistir, eles não aprenderam a 

ler nem escrever. Então seria interessante a gente investigar se quando os 

índios [sic] estão lendo e escrevendo, se eles já se renderam ou ainda estão 

resistindo. (Krenak, 2016). 

Essa perspectiva convida a pensar a escrita não como substituição da oralidade, mas 

como uma ferramenta de fortalecimento dos saberes tradicionais em novos espaços de 

circulação, como a escola e a universidade. 

Na escola, é perceptível que muitas das atividades desenvolvidas estão organizadas em 

formato coletivo, envolvendo professores e estudantes dos diferentes níveis de ensino. Essas 

práticas fortalecem a convivência comunitária e promovem espaços de aprendizagem que 

respeitam os ritmos e modos próprios de organização do povo Chiquitano. 

Ao refletir sobre a centralidade da linguagem nas cosmologias indígenas, Luciano 

(2017, p. 299) enfatiza que: 

Por meio dessa capacidade privilegiada de comunicação transcendental, o 

homem ou a mulher indígena exerce seu papel de destaque na mediação entre 

os seres da natureza, por meio de diversas formas de linguagem: palavras, 

cantos, músicas, rezas, rituais, cerimônias, etc. 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     254 
                      

 

Para o povo Chiquitano, a prática cotidiana da língua originária se encontra em processo 

de revitalização e fortalecimento. Devido ao processo de apagamento tanto da língua, como das 

práticas culturais, tem impactado negativamente na cultura e na vida da comunidade. Hoje por 

meio da escola, a comunidade tem se empenhado em ações concretas de fortalecimento cultural, 

discutindo estratégias, pois, uma vez que se perde a língua, é uma parte importantíssima da 

identidade do povo que deixa de existir, e com ela muitas das práticas ritualísticas, sagradas, 

das quais se manifestam as diferentes formas da linguagem. 

Essa afirmação ressalta que a linguagem, entre os povos indígenas, transcende o campo 

da comunicação funcional, assumindo um papel espiritual, político e social na mediação entre 

os mundos visível e invisível. No caso dos Chiquitano, esse entendimento fortalece o processo 

de revitalização da língua e dos saberes tradicionais, reforçando o vínculo entre educação 

escolar e território. 

 

5. Resultados e Discussão 

A observação in loco realizada ocorreu em dois momentos distintos, abrangendo aulas 

de três professores, nas turmas do Ensino Fundamental, Ensino Médio e da Educação de Jovens 

e Adultos (EJA). Ao longo do acompanhamento das práticas pedagógicas, foi possível 

identificar competências marcantes por parte dos docentes, como paciência, empatia, clareza na 

comunicação e dedicação ao processo de ensino-aprendizagem. Tais qualidades se refletiram 

na diversidade de métodos utilizados em sala de aula, promovendo a participação ativa dos 

estudantes. 

Foram observadas diferentes formas de linguagem: verbal, não verbal, visual, gestual e 

corporal. Essas linguagens se manifestaram por meio de atividades como desenhos, pinturas, 

cantos, leituras compartilhadas, debates e produções coletivas. A utilização de recursos como 

livros didáticos, pesquisa na internet, vídeos e filmes foi recorrente. Para os alunos do Ensino 

Fundamental, os filmes complementaram os conteúdos abordados; para os estudantes do Ensino 

Médio, os vídeos serviram como ponto de partida para debates críticos e produção de resenhas. 

As práticas pedagógicas observadas nas turmas das séries iniciais e do Ensino Médio 

revelaram o uso constante de metodologias que integram múltiplas linguagens, com destaque 

para materiais visuais (imagens, gráficos, mapas) e experiências coletivas de aprendizagem. 

Essa diversidade contribui para tornar o processo de ensino mais dinâmico, inclusivo e 

conectado à realidade cultural dos estudantes. 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     255 
                      

 

Os documentos e materiais didáticos analisados — como o Projeto Político-Pedagógico 

(PPP) da escola, a Coleção Didática Saberes Indígenas na Escola em Mato Grosso e o livro 

Marcadores do tempo na cultura do povo Chiquitano — reforçam o compromisso da instituição 

com uma educação intercultural e situada. O PPP, por exemplo, valoriza a participação dos 

anciãos nas atividades escolares, reconhecendo-os como detentores de saberes ancestrais 

fundamentais para o fortalecimento da identidade cultural da comunidade. 

O livro Marcadores do tempo na cultura do povo Chiquitano destaca práticas culturais 

observadas no cotidiano da aldeia, como a leitura dos sinais da natureza por meio do canto de 

aves (saracura, anhuma, andorinhas, cobrinha assobiadeira), que funcionam como marcadores 

naturais do tempo. Esses conhecimentos, tradicionalmente transmitidos de forma oral, são agora 

também registrados em forma escrita e visual por meio de desenhos elaborados por estudantes, 

que ilustram a articulação entre linguagem, território e memória coletiva. 

Outro aspecto analisado no material é o calendário ecológico Chiquitano, que registra 

os períodos de maturação e colheita dos frutos típicos da região. Tal conhecimento, transmitido 

intergeracionalmente, serve como ferramenta de organização social, alimentar e ritualística. A 

escola, ao incorporar essas práticas ao currículo, atua como espaço de valorização da cultura 

local e de revitalização da língua originária. 

Além disso, a escola participa de projetos de incentivo à produção acadêmica indígena, 

como o programa Ação Saberes Indígenas na Escola e a Iniciação Científica Júnior (ICJ). Nesta 

última, destaca-se a produção coletiva de estudantes do Ensino Médio que participaram da I 

Olimpíada Nacional e 2ª Mostra Estadual Científica de Povos Tradicionais, Quilombolas e 

Indígenas, realizada em Cuiabá em 2022. Os quatro primeiros capítulos da coletânea científica 

resultante foram escritos por esses alunos com apoio de professores orientadores, alguns deles 

bolsistas do CNPq. 

As observações permitiram concluir que a escola tem desempenhado um papel essencial 

na construção do conhecimento a partir da realidade local, promovendo práticas pedagógicas 

que respeitam, valorizam e ressignificam as múltiplas formas de linguagem utilizadas pelos 

professores, estudantes, anciãos e lideranças comunitárias. A riqueza do processo educativo 

observado reside justamente na integração entre diferentes modos de expressão — linguagem 

verbal, não verbal, visual, oral, gestual, simbólica — e os saberes ancestrais que estruturam a 

identidade do povo Chiquitano. 

Os dados coletados dialogam diretamente com os referenciais teóricos mobilizados 

neste trabalho, como o RCNEI/Indígena, Luciano (2017) e o próprio PPP da escola, 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     256 
                      

 

evidenciando que a diversidade linguística e cultural não apenas enriquece o ensino, como 

também constitui fundamento de uma educação indígena específica, diferenciada e 

emancipatória. 

 

Considerações Finais 

Este trabalho permitiu uma compreensão aprofundada sobre a relevância das múltiplas 

formas de linguagem no processo de ensino-aprendizagem em uma escola indígena Chiquitano. 

As práticas observadas demonstram que o espaço escolar, ao valorizar as expressões 

linguísticas, visuais, gestuais e simbólicas, torna-se um lugar de reconstrução identitária, 

fortalecimento cultural e resistência epistêmica. 

A escola se mostrou aberta e comprometida com a pesquisa, assim como professores, 

estudantes e lideranças, que participaram de maneira voluntária, contribuindo com experiências 

e práticas pedagógicas enraizadas nos saberes ancestrais. A presença dos anciãos nas atividades 

escolares, o uso de materiais produzidos localmente e a vivência coletiva em torno dos saberes 

tradicionais evidenciam a potência de uma educação que reconhece os sujeitos indígenas como 

protagonistas do próprio conhecimento. 

Nesse processo, torna-se indispensável destacar a importância do fortalecimento e da 

revitalização da língua Chiquitana, elemento central da identidade e da cosmovisão do povo. A 

língua é mais do que um meio de comunicação: ela é memória viva, elo entre gerações, 

instrumento de organização social e espiritual, e expressão de uma racionalidade própria. Sua 

preservação não é apenas um ato de resistência, mas de afirmação existencial diante dos efeitos 

históricos da colonização e da homogeneização cultural. 

A revitalização linguística, nesse contexto, precisa ser entendida como uma política 

educativa e cultural fundamental. Conforme destaca Luciano (2017), as línguas indígenas 

possuem um caráter sociocósmico e político-pedagógico, sendo por elas que os povos 

constroem, transmitem e atualizam suas epistemologias e espiritualidades. Portanto, o 

compromisso com a manutenção da língua Chiquitana não se limita à escola, mas deve 

mobilizar toda a comunidade, em parceria com instituições educacionais, culturais e científicas. 

É também nesse horizonte que se inserem os direitos linguísticos, defendidos por 

organismos internacionais como a UNESCO, que proclamou a década de 2022 a 2032 como a 

Década Internacional das Línguas Indígenas, com o lema “Nada sobre nós sem nós”. O objetivo 

é promover políticas públicas que garantam o uso, a documentação, o ensino e a valorização 

das línguas originárias. No Brasil, esses direitos são respaldados pela Constituição Federal de 



 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     257 
                      

 

1988, que assegura às comunidades indígenas a utilização de suas línguas maternas e processos 

próprios de aprendizagem (art. 210, §2º), bem como o reconhecimento de sua organização 

social, costumes, línguas e tradições (art. 231). 

Diante disso, reiteramos que é possível — e necessário — construir estratégias 

pedagógicas interculturais, inclusivas e linguisticamente sensíveis, que reconheçam as línguas 

indígenas como constitutivas da formação dos estudantes. A diversidade linguística é uma 

riqueza a ser preservada e promovida, e a escola indígena tem papel central nesse processo, ao 

atuar como parceira na reativação dos vínculos culturais e no fortalecimento das práticas 

ancestrais. 

Por fim, ao elaborar este trabalho de conclusão de curso, pretendemos deixá-lo como 

contribuição para a escola e a comunidade, com o desejo de que ele sirva como ponto de apoio 

e valorização para as práticas educativas já em curso. A valorização da língua Chiquitana como 

herança viva, aliada ao compromisso com os saberes dos anciãos e a participação dos jovens, 

constitui um passo fundamental para o fortalecimento da cultura e da identidade do povo 

Chiquitano. 

 

REFERÊNCIAS 

BRASIL. Conselho Nacional de Educação. Diretrizes Curriculares Nacionais para a 

Educação Escolar Indígena na Educação Básica. Resolução Nº 5, De 22 De Junho De 

2012. Brasília, Diário Oficial da União, 22 de junho de 2012. 

BRASIL. Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. Objetivos de Desenvolvimento 

Sustentável: ODS 4 – Educação de Qualidade. Brasília: IBGE, 2020. Disponível em: 

https://www.ibge.gov.br/ods. Acesso em: 16 jun. 2025. 

Coleção didática saberes indígenas na escola em Mato Grosso Cuiabá. Marcadores do tempo 

na cultura do povo Chiquitano. Rede UFMT - UNEMAT – UFR, 2022. 

DECLARAÇÃO UNIVERSAL DOS DIREITOS LINGUÍSTICOS. Barcelona: PEN Club 

Internacional, 1996. Disponível em: 

https://www.unesco.org/education/pdf/LANGUAGE.PDF. Acesso em: 16 jun. 2025. 

KAUARK, Fabiana da Silva. MANHÃES, Fernanda Castro, MEDEIROS, Carlos Henrique. 

Metodologia da pesquisa: guia prático. Itabuna: Via Litterarum, 2010. 88p. 

KRENAK, Ailton. Culturas indígenas. Depoimento gravado durante o evento 

Mekukradjá – Círculo de Saberes de Escritores e Realizadores Indígenas, em setembro de 

2016, em São Paulo/SP. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=LEw7n-v6gZA, 

acesso em: 24/03/2025. 

https://www.unesco.org/education/pdf/LANGUAGE.PDF


 
 

 Revista Moinhos, Volume 15, Tangará da Serra, 2025.     258 
                      

 

LUCIANO, G.J dos S. Língua, educação e interculturalidade na perspectiva indígena. R. 

Educ. Públ. Cuiabá, v. 26, n. 62/1, p. p. 295-310, maio/ago. 2017. Disponível em >Disponível 

em:https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/index.php/educacaopublica/article/download/4996

/3368/0>, acesso em: 24/03/2025. 

LUCIANO, G. J. dos S. O índio brasileiro: o que você precisa saber sobre os povos 

indígenas no Brasil de hoje. Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, 

Alfabetização e Diversidade; LACED/Museu Nacional, Brasília, DF, 2006. 

MATO GROSSO. Projeto Político Pedagógico - PPP. Escola Estadual indígena Chiquitano 

José Turíbio, Aldeia Vila Nova Barbecho, 2024.  

PACINI, Aloir. Identidade ética e território chiquitano na fronteira (Brasil Bolívia). Porto 

Alegre IFCH/UFRGS: [s.n.], 2012. Disponível em> 

https://lume.ufrgs.br/handle/10183/54128. Acesso 02/12/2024. 

RCNE/Indígena. Referencial curricular nacional para as escolas indígenas. Ministério da 

Educação e do Desporto, Secretaria de Educação Fundamental, Brasília: MEC/SEF, 1998. 

UNESCO. Década Internacional das Línguas Indígenas (2022–2032). Paris: Organização 

das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura, 2021. Disponível em: 

https://en.unesco.org/idil2022-2032. Acesso em: 16 jun. 2025.

https://lume.ufrgs.br/handle/10183/54128.%20Acesso%2002/12/2024
https://en.unesco.org/idil2022-2032

