
AS IMAGENS DE CONTROLE E A CONSTITUIÇÃO DA IDENTIDADE 
FEMININA NEGRA EM CARTAS PARA A MINHA MÃE, DE TERESA 

CÁRDENAS 
 
 

CONTROLLING IMAGES AND THE CONSTITUTION OF BLACK FEMALE 
IDENTITY IN LETTERS TO MY MOTHER, BY TERESA CÁRDENAS 

 

Fabíola Jerônimo Duarte de Lira1 

 
 

RESUMO 
 
O presente artigo consiste em um estudo acerca da construção da identidade feminina 
no livro Cartas para minha mãe, de autoria de Teresa Cárdenas. Para tanto, definiu-se 
como objetivo analisar como a identidade feminina negra é construída ao longo do 
livro, enfatizando como esta perpassa e transpõe opressões racistas implementadas por 
meio do próprio contexto familiar e que, na maioria das vezes, são perpetuadas entre as 
gerações. Concernente à categoria de análise, utilizou-se o conceito de imagem de 
controle formulado por Patricia Hill Collins (2009) e que serve para entender como 
significados são atribuídos às vidas de mulheres negras, principalmente pelo controle de 
comportamentos e a partir da superioridade racial (Bueno, 2020). Como resultado, 
percebe-se que a identidade feminina ao longo do livro é constituída por duas formas 
distintas, visto que, enquanto a personagem da avó tem sua identidade perpassada pelos 
reflexos do racismo internalizado e dos diversos estereótipos perpetuados pelas imagens 
de controle, servindo como um corpo moldado e fragilizado pelos ideais da branquitude, 
a personagem da órfã, uma jovem em construção, apresenta uma identidade assertiva 
em relação à própria raça, reconhecendo-se como uma mulher negra cuja identidade 
emerge a partir do seu olhar subjetivo sobre si e o seu entorno. 

 
PALAVRAS-CHAVE: identidade; imagem de controle; raça.  
 

ABSTRACT 
 
This article consists of a study on the construction of female identity in the book 
“Letters to My Mother,” written by Teresa Cárdenas. To this end, the objective was to 
analyze how black female identity is constructed throughout the book, emphasizing how 
it permeates and transcends racist oppressions implemented through the family context 
itself and which, in most cases, are perpetuated between generations. To this end, we 
used as a category of analysis the concept of controlling image formulated by Patricia 
Hill Collins (2009) and which serves to understand how meanings are attributed to the 
lives of black women, mainly through the control of behaviors and based on racial 

1 Doutoranda pelo Programa de Pós-graduação em Linguística (Proling), Universidade Federal da 
Paraíba/UFPB. Email: fabiolla-mf@hotmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/3825782536284216. Orcid: 
https://orcid.org/0000-0002-5831-143X.  
 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 271 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 271-283, jan./jun. 2025. 

mailto:fabiolla-mf@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/3825782536284216
https://orcid.org/0000-0002-5831-143X1


superiority (Bueno, 2020). As a result, it is clear that the female identity throughout the 
book is constituted by two distinct forms, since, while the grandmother's character has 
her identity permeated by the reflections of internalized racism and the various 
stereotypes perpetuated by controlling images, serving as a body molded and weakened 
by the ideals of whiteness, the orphan character, a young woman in construction, 
presents an assertive identity in relation to her own race, recognizing herself as a black 
woman whose identity emerges from her subjective view of herself and her 
surroundings. 
 
KEYWORDS: identity; image of control; race. 
 
 
Introdução 

Na concepção de Souza (2012, p. 68), o escravagismo utilizou como uma das 

estratégias de contenção das resistências, o “inculcamento de sentimentos de 

inferioridade entre os negros, estimulando ideologias ruins de si próprios e da cultura 

africana”. Insistir em reduzi-los a seus traços físicos e expô-los como seres 

animalizados (Hall, 2016) configura uma estratégia de torná-los não somente selvagens, 

como também inumanos.  

O caráter inumano e objetificado de corpos negros colaborou para que as 

mulheres negras fossem consideradas como reprodutoras desmedidas (Bueno, 2020), 

bem como mulheres más, que [...] “são prostitutas que veem sua sexualidade apenas 

como mercadoria a ser trocada por dinheiro vivo” (hooks, 2019, p. 166) e cuja 

promiscuidade sexual faria com que tais mulheres fossem abertas “às atenções sexuais 

dos homens brancos” (Davis, 2016, p. 179).   

Contrariando toda essa construção em torno da mulher negra, o feminismo negro 

insurge como uma estratégia de resistência de mulheres negras que reconhecem que o 

valor da mulher advém, sobretudo, pela liberdade pessoal e do desvencilhar do controle 

patriarcal sobre a consciência feminina (hooks, 2024). Ademais, a “experiência de 

mulheres negras tem relevância na construção de uma possibilidade teórica crítica 

quando refletimos a localização social desse grupo e a forma com que esse informa o 

conhecimento produzido pelas mesmas” (Bueno, 2020, p. 28), uma vez que, ambos 

dizem muito acerca de como se constrói uma identidade em um universo no qual 

ideologias dominantes são alimentadas por meio “[...] das opressões intersectadas de 

raça, gênero, classe e sexualidade” (Bueno, 2020, p. 40).   

Revista de Letras Norte@mentos ​ 272 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 271-283, jan./jun. 2025. 



Logo, ao compreender que a identidade não é pré-formada, mas performada pelo 

meio social no qual o sujeito está inserido (Pennycook, 2016) e que, como um corpo 

objetificado, não somente a realidade, a sua história, mas a própria identidade das 

mulheres negras sempre foram constituídas por outros (Collins, 2019), neste estudo 

objetivamos analisar como a identidade feminina negra é construída ao longo do livro 

“Cartas para minha mãe”, de autoria de Teresa Cárdenas, enfatizando como esta 

perpassa e transpõe opressões racistas implementadas por meio do próprio contexto 

familiar e que, na maioria das vezes, são perpetuadas entre as gerações. Para tanto, 

utilizamos como categoria de análise o conceito de imagem de controle formulado por 

Patricia Hill Collins (2009) e que serve para entender como significados são atribuídos 

às vidas de mulheres negras, principalmente pelo controle de comportamentos a partir 

da superioridade racial (Bueno, 2020).  

A escolha do livro como corpus para estudo consiste no fato de que é 

reconhecido que a literatura representa as mulheres negras de modo pejorativo, 

alargando as diferenças (Evaristo, 2005, p. 53). Então, ao percebe que o livro 

selecionado é composto por uma personagem negra que apresenta uma autoafirmação 

sobre a sua cor e seus traços físicos, ao passo em que a avó, também negra, configura-se 

como uma personagem imbuída por um racismo internalizado, demostrando, assim, 

uma personalidade fragmentada, sobretudo pela influência das imagens de controle da 

mammy, matriarca e da Jezebel, pensar a construção das identidades de ambas é 

essencial para ratificar a importância de resistir às imagens de controle e refletir os 

impactos das visões colonialistas na identidade feminina negra.  

Como resultado das análises, percebe-se que a identidade feminina ao longo do 

livro é constituída por duas formas distintas, visto que, enquanto a personagem da avó 

tem sua identidade perpassada pelos reflexos do racismo internalizado e dos diversos 

estereótipos perpetuados pelas imagens de controle, servindo como um corpo moldado e 

fragilizado pelos ideais da branquitude, a personagem da órfã, uma jovem em 

construção, apresenta uma identidade assertiva em relação à própria raça, 

reconhecendo-se como uma mulher negra cuja identidade emerge a partir do seu olhar 

subjetivo sobre si e o seu entorno. 

Portanto, enquanto a personagem da avó apresenta em sua identidade alicerçada 

pelos preceitos que a branquitude almeja manter ao longo das gerações de mulheres 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 273 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 271-283, jan./jun. 2025. 



negras, a personagem da órfã descontrói este objetivo, por meio de ações que marcam 

uma identidade que resiste a continuidade do desejo da branquitude em permanecer 

dizimando identidades e alargando desigualdades. 

 

Breve descrição do conceito de imagens controle  

O conceito de imagem de controle, formulado por Patricia Hill Collins, tem 

como como berço o feminismo negro e busca expor como o racismo e o sexismo agem 

conjuntamente para que as mulheres negras permaneçam sob uma constante subjugação 

e rotulação social.  As imagens de controle, assim, “são baseadas em estereótipos 

articulados a partir das categorias de raça e sexualidade, sendo manipulados para 

conferirem às iniquidades sociorraciais a aparência de naturalidade e inevitabilidade” 

(Bueno, 2020, p. 73).  

Logo, pensar como as imagens de controle agem em relação às mulheres negras 

pode auxiliar na compreensão acerca de como esse grupo oprimido enxergar a própria 

realidade, ao mesmo tempo em que desarticula concepções ideológicas pautadas no 

período escravagistas e que são propagadas no meio social para inviabilizar a 

assertividade das mulheres negras (Collins, 2019; Bueno, 2020).  

Segundo Collins (2019), há quatro imagens de controle disseminadas no meio 

social, são elas: a mammy, a matriarca, a welfare mother e a Jezebel. Dessas quatro 

imagens de controle, iremos utilizar, em nossas análises, as imagens da mammy, 

matriarca e a Jezebel, posto que são estas três as que são explicitamente articuladas em 

relação às identidades das duas personagens analisadas na obra em estudo.   

No livro, “O pensamento feminista negro”, Collins (2019) pondera que as 

mulheres negras são sacramentadas no imaginário popular como a “mammy e a mãe 

má”. Sacramentar as mulheres negras nesses dois papéis foi um meio encontrado para 

manter as mulheres negras como mulheres que não são “de verdade”, além de colocá-las 

em uma condição de “mulas domésticas”. A junção da feminilidade da mulher negra 

com à concepção do “serviçal fiel e obediente” serviram para justificar a exploração 

econômica da mulher negra como a escrava doméstica (Collins, 2019, p. 140) e criar a 

primeira e mais antiga imagem de controle, a mammy. 

O termo mammy “designava as mulheres negras que se incumbiam das crianças, 

provendo-lhes todo o cuidado de saúde, higiene e alimentação e, eventualmente, 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 274 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 271-283, jan./jun. 2025. 



realizando outras tarefas da casa” (Davis, 2016, p. 43). Na concepção de Collins (2019), 

a imagem de controle da mammy é utilizada pela branquitude para cumprir três 

principais propósitos: operar para que as mulheres negras assumam a condição de 

submissão; funcionar como símbolo para a manutenção de opressões, tanto de gênero 

quanto da sexualidade; e favorecer o culto da verdadeira feminilidade, mostrando a 

mulher negra como assexuada e, na maioria dos casos, destituída da própria família. 

Quando as mammys constroem suas famílias, “as ideologias dominantes sugerem 

que as crianças negras não recebem a mesma atenção e o mesmo cuidado que 

supostamente é dedicado às crianças brancas de classe média” (Collins, 2019, p. 147). 

As demandas do trabalho e a própria inoperância como mães, atribuídas às mulheres 

negras, produziria filhos violentos e violadores dos princípios morais. 

 A imagem de controle da mammy, dessa forma, ganha uma dimensão ainda 

mais ampla quando associada à imagem de controle da matriarca, dado que, enquanto a 

primeira representa uma mãe negra inserida em uma família branca, ou seja, cria os 

filhos daqueles que aparentemente estão perpassados pelos padrões morais da 

sociedade, a matriarca seria a mãe negra agindo dentro do próprio seio familiar (Collins, 

2019).  

Portanto, a matriarca, como uma mulher forte e castradora, seria a mammy 

fracassada, visto que, por trabalhar fora de casa, não educaria adequadamente a própria 

prole. Relacionar às mulheres negras à imagem da matriarca é mantê-las como mulheres 

insubmissas ao patriarcado e que por isso são “abandonadas pelos parceiros, acabam na 

pobreza e são estigmatizadas como não femininas” (Collins, 2019, p. 148).  

Outro aspecto atribuído às mulheres negras por intermédio da imagem de 

controle da matriarca é a culpa pela “precariedade do acesso às condições básicas de 

cidadania para a população negra, sobretudo para mulheres negras” (Bueno, 2020, p. 

94). Seriam também os estereótipos resultantes da imagem de controle da matriarca os 

principais responsáveis pela manutenção da mulher negra como desprovida de 

feminilidade. 

Além disso, a imagem de controle da mammy e da matriarca também estão 

vinculadas pela concepção de que as matriarcas, isto é, as mulheres fortes dos lares 

negros são as mammys que trabalham para a criação dos filhos dos brancos e os criam 

com amorosidade, enquanto os filhos destas seriam acostumados a total ausência da 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 275 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 271-283, jan./jun. 2025. 



mãe e ao posicionamento opressor que estas adotam em seus lares. Dessa forma, a 

imagem de controle da matriarca exclui as mães negras de exercerem a maternidade, 

dado que estas teriam uma conduta desastrosa neste papel (Collins, 2019; Bueno, 2020). 

A terceira imagem de controle destacada nesta pesquisa é a da mulher negra 

como a Jezebel. Esta imagem de controle utiliza-se da sexualidade de mulheres negras 

para a manutenção de estereótipos baseados no caráter reprodutivo associado às 

mulheres negras e explorado no período escravocrata, quando elas foram reduzidas à 

quantidade de escravizados que poderiam gerar. “Elas eram “reprodutoras” – animais 

cujo valor monetário podia ser calculado com precisão a partir de sua capacidade de se 

multiplicar” (Davis, 2016, p. 27).   

A atribuição da promiscuidade sexual às mulheres negra naturaliza agressões em 

relação ao corpo e a sexualidade delas, ao mesmo tempo em que influenciam 

percepções que tanto moldam a identidade da mulher negra, assim como as percepções 

que as pessoas têm em relação a elas. Desse modo, as imagens de controle “apresentam 

um potencial importante para refletir como os sistemas criam figuras de perversão do 

direito para justificar suas ações” (Bueno, 2020, p. 115). 

Desarticular imagens de controle e explicar como estas atuam no meio social, 

assim, é reafirmar um ativismo proposto pelo feminismo negro, bem como, é um 

caminho para resistir às agressões constantes sobre as mulheres negra, principalmente 

por meio da construção de uma identidade aquém dos estereótipos e através da qual as 

mulheres negras possam retomar a própria voz e construírem uma ressignificação, até 

mesmo, da autoimagem.  

 

O agir das imagens de controle na constituição da identidade da mulher em 

“cartas para minha mãe” 

A obra “Cartas para minha mãe”, escrita por Teresa Cárdenas, apresenta um 

compilado de 44 cartas escritas por uma jovem órfã negra à mãe já falecida, no período 

que vai dos 10 anos de idade até os 15 anos. Nas cartas, a personagem principal narra os 

momentos que vivencia durante a convivência com a avó, tia e primas. Essa 

convivência é marcada por insistentes agressões sobre a personagem principal, ou seja, 

a órfã2, que ocorrem por intermédio de um núcleo familiar no qual, ao invés de ser 

2 A personagem é nomeada assim, pois em nenhum momento ao longo do livro há menção ao seu 
verdadeiro nome. 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 276 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 271-283, jan./jun. 2025. 



amada e tratada com zelo, sobretudo devido à perda precoce da mãe e a ausência do pai, 

a personagem é rodeada por xingamentos e expressões negativas sobre sua aparência 

física e comportamento, principalmente por parte da avó.  

O contexto do livro, assim, aponta que há uma jovem negra em processo de 

construção da sua identidade, mas o seu entorno, através das pessoas com as quais 

convive não coopera para que ela tenha uma visão positiva sobre si mesma, bem como 

sobre sua raça, dado que a sua autoafirmação é a todo tempo contraposta por mulheres 

que também são negras e que, ao contrário da personagem, apresentam um negativismo 

sobre a própria cor que é articulado por meio de insistentes estereótipos sobre mulheres 

negras, evidenciando que tais estereótipos resultam de imagens de controle que “operam 

de maneira tão profunda que constantemente sequestram de mulheres negras processos 

íntimos de autoconstrução” (Bueno, 2020, p. 44-45). 

 Pensando a influência de concepções advindas do racismo e sexismo na 

construção da identidade da mulher negra, logo no início do livro, a órfã descreve o 

momento no qual a avó afirma que é preciso “[...] apurar a raça. Que o melhor que 

poderia acontecer com a gente é casar com um branco” (Cárdenas, 2018, p. 12). A 

afirmação feita pela personagem da avó intensifica “uma ferida coletiva, pois 

relembram relações históricas entre senhores e escravas” (Collins, 2019, p. 274). Assim, 

além de se configurar como um comportamento baseado na imagem de controle da 

Jezebel, ou melhor, a mulher negra como aquela que não se contenta em manter 

relações sexuais apenas com os seus iguais, e que por isso “aplacava-se com a 

conjunção carnal com homens brancos” (Bueno, 2020, p. 112), também posiciona a 

mulher negra como aquela que usa do próprio corpo para alcançar algum objetivo, por 

isso a predileção por homens brancos, posto que por meio destes elas poderiam usufruir 

de vantagens, a exemplo, a miscigenação.   

A fala da avó colabora para que a mulher negra seja vista também como 

predadoras sexuais de homens brancos e tenham suas subjetividades negadas (Bueno, 

2020), posto que ratifica uma identidade subtraída por concepções negativas sobre a cor 

da própria pele, já que o racismo internalizado leva muitas pessoas negras a enxergarem 

o mundo exclusivamente pelas lentes da supremacia branca (hooks, 2019), fato que as 

impedem de pensar a raça a partir das próprias convicções. 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 277 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 271-283, jan./jun. 2025. 



Ademais, em relação aos homens que são negros, há o duplo discurso de que 

somente um homem branco poderia embranquecer a raça, ou melhor, seria por meio do 

casamento com um homem branco que adviria a possibilidade de miscigenar e clarear a 

pele, eximindo-a de perpetuar e vivenciar as desigualdades e opressões resultantes da 

cor considerada a da escravidão, acrescido ao discurso de que os homens negros não 

seria realmente homens, uma vez que a infantilização destes, ao longo do período 

escravagistas (hooks, 2019; Bueno, 2020), os destituiu do direito de ocuparem o lugar 

de chefes de família (Davis, 2016). 

A personagem da avó, além da imagem da Jezebel, apresenta uma identidade 

perpassada pelos reflexos da imagem de controle da mammy, a mulher negra não apenas 

submissa e explorável (Bueno, 2020), mas a serva fiel aos brancos. Aquela que 

apresenta uma subordinação perpetua às famílias brancas (Bueno, 2020), tanto que, 

mesmo com uma certa idade, é descrito que “ela quer trabalhar como empregada na 

casa de uma família branca. E embora titia proteste, dizendo que isso é coisa do 

passado, ela insiste que não sabe fazer outra coisa” (Cárdenas, 2018, p. 12).  

Nesta fala, a identidade da mulher negra é transmutada pela avó como aquela 

que não saberia viver sem estar inserida na cozinha de uma família branca, dado que 

além de sentir-se feliz em poder servir, esta seria a única função na qual uma mulher 

negra teria êxito e para a qual é treinada desde a infância (Collins, 2019), criando uma 

submissão naturalizada que é transmitida ao longo das gerações de mulheres negras.  

Por isso, no trecho “vovó está brava comigo. Quer que eu lave a roupa da casa 

onde ela trabalha. Diz que assim aprendo a fazer coisa útil e ajudo com o dinheiro que 

ganhar. Já falou com eles e tudo” (Cárdenas, p. 2018, p. 25), observa-se que o trabalho 

de uma criança negra não é algo considerado como exploração pela branquitude, pois 

este trabalho é comum desde a escravidão, quando crianças negras trabalhavam 

igualmente aos adultos e eram tratadas como animais (Davis, 2016; Souza, 2012).  

A identidade da mulher negra como a serva obediente e abnegada invisibiliza a 

exploração de mulheres negras mascarada pela suposta generosidade em manter pessoas 

negras integradas às famílias brancas e sustenta a falácia de que tais mulheres seriam 

como membros da família. Diante disso, ainda neste sentido, em outro momento do 

livro, a atuação da personagem da avó demonstra uma verdadeira devoção desta para 

com a família branca para a qual trabalha, a ponto de a personagem não reconhecer que 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 278 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 271-283, jan./jun. 2025. 



é explorada, tanto que “cozinha, lava, passa e tudo mais que aparece para fazer na casa 

deles. Se mata de tanto trabalhar, mas não reclama, pelo contrário, fala maravilhas 

deles, embora lhe paguem um tiquinho de nada”. (Cárdenas, 2018, p. 21). 

A atitude da avó aparece como tão embebecida pela dominação da branquitude, 

que ela se tornou, de fato, um objeto. Ela não possui uma subjetividade que a leve a 

compreender que além de ser explorada, alimenta-se do aparente amor que receberia da 

família que a explora de diversas maneiras e que continuará fazendo isso com as demais 

gerações que passarem pelas cozinhas de suas casas. O consentir da exploração seria, 

assim, a mercadoria de troca para que não deixe de ser aceita em uma família de 

brancos, demonstrando uma amorosidade à família para a qual trabalha, em oposição ao 

negar do amor e proteção à neta.  

Afora o estereótipo da mulher negra que se nutre do afeto da branquitude, 

também há, através da fala da avó, uma identidade calcada no estereótipo da mulher 

negra que viveria em uma condição precária, assim como a família, por não aceitar a 

ajuda dos brancos, isto, uma identidade formulada por meio da imagem de controle da 

matriarca. Neste caso, a neta seria uma mulher negra que está negando a oportunidade 

de trabalho oferecida e que, consequentemente, por não trabalhar, seria culpada pela 

própria condição de pobreza na qual está imersa. Um estereótipo que culpabiliza as 

mulheres negras pelas desigualdades sociais que atingem tanto mulheres negras, quanto 

homens negros (Bueno, 2020). Este estereótipo é reforçado quando a personagem da 

órfã afirma que:  

 
Não quero. Não quero ser doméstica. Mas ela insiste e não me deixa 
em paz. Ainda bem que titia falou com ela, assim ela parou de me 
amolar tanto. Agora tenho que fazer a limpeza e cozinhar. É uma 
forma de ganhar a comida que elas me dão. É o que titia diz. Mas acho 
que é a mesmas coisas que se trabalhasse para “os senhores” 
(Cárdenas, 2018, p. 25).  
 

Ao negar ter seu trabalho explorado, a personagem demonstra a convicção de 

que além de não querer ser explorada, ela não quer dar continuidade a condição de 

doméstica, isto é, a principal forma de explorar o trabalho das mulheres negras (Collins, 

2019). No entanto, embora a órfã não queira servir aos brancos, ela vivencia dentro da 

casa na qual mora a opressão de ter que trabalhar para ganhar o mínimo para a sua 

subsistência, que seria a comida. E esse mínimo, para o opressor, neste caso, a avó e a 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 279 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 271-283, jan./jun. 2025. 



tia, ainda vale mais do que o trabalho executado pelo oprimido. Quando o limpar e 

cozinhar não são reconhecidos como forma de trabalho, e sim como uma mercadoria de 

troca pelo direito de alimentar-se, aniquila-se o direito de as mulheres negras terem seu 

trabalho reconhecido e as coloca na condição de “animais”, aos quais cargas excessivas 

de trabalho podem ser demandadas (Davis, 2016; Collins, 2019).  

Pensar as mulheres negras ainda como animais aptos para o trabalho árduo é 

uma concepção calcada por meio estereótipos pejorativos sobre os aspectos tantos 

sexuais, quanto físicos de tais mulheres e que são resultantes da imagem de controle da 

Jezebel. À vista disso, quando a personagem principal demonstra preocupação para com 

a saúde da prima que se encontra doente, a avó diz: “Cale essa boca, beiçuda! Parece 

uma árvore de mau-agouro3”. 

A associação da personagem a um pássaro que traria o mal, assim como a forma 

pejorativa de chamá-la de beiçuda, é mais um meio de retomar o estereótipo da mulher 

negra como detentora de traços animalescos, negando a sua humanidade e 

transformando-as em “corpos animalizados” (Cardoso, 2014, p. 974). A animalização 

de tais corpos reduz as mulheres negras às suas características físicas, tais como lábios 

grossos, cabelo crespo, rosto e nariz largos e assim por diante” (Hall, 2016, p. 174), 

além de atacá-las pelos traços sob os quais desenvolvem sentimentos conflitantes 

(Collins, 2019). 

Quando a avó demonstra uma identidade que considera feias as próprias 

características físicas, a órfã, por meio dos seus traços físicos, ao invés de sentir-se 

oprimida, declara que “algumas pessoas não sabem ser negras. Tenho pena delas” 

(Cárdenas, 2018, p. 16). Diferente da avó que vive para agradar aos preceitos da 

branquitude, a órfã considera a cor de sua pele como sendo bonita, por isso não gosta 

que digam que “negros têm nariz achatado e beição[...] (Cárdenas, 2018, p. 15) e 

reconhece que, “[...] se Deus existe, com certeza está furioso por vir tanta gente 

criticando sua obra” (Cárdenas, 2018, p. 15). 

A importância de a personagem manter uma visão positiva sobre si e a raça à 

qual pertence aponta que ela não somente faz parte de uma geração de mulheres negras 

que dia após dia caminha para uma autoconstrução da identidade, mas que também se 

reconhece como detentora de traços que são belos e que não precisam ser iguais aos da 

3 Pássaro cuja presença é um presságio de desgraça. 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 280 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 271-283, jan./jun. 2025. 



branquitude para serem valorizados. Ao contrário da órfã, a avó, assim como as primas, 

insistem em tanto absorver os preceitos da branquitude, como se assemelharem a ela e 

de todas as formas, é por esta razão que “antes, quando Lilita e Niña brincavam de jogar 

água uma na outra no banho, tomavam cuidado para que a água caísse só da cintura para 

baixo, porque, se o cabelo molhasse, ficava duro de novo” (Cárdenas, 2018, p. 15), 

ademais, Niña gosta de dizer “meu cabelo é bom! meu cabelo é liso” (Cárdenas, 2018, 

p. 16). 

A identidade da avó, assim, é tão imbuída pelo racismo, que além dos 

xingamentos para com a aparência física, quando a neta menstrua pela primeira vez, a 

avó diz que “a partir desse momento, elas têm que manter os olhos bem abertos em 

cima de mim para eu não acabar grávida” (Cárdenas, 2018, p. 29). Ao expor essa 

preocupação travestida de preconceito, a personagem da avó apoia-se na concepção que 

a branquitude possui de que a suposta sexualidade aflorada da mulher negra justificaria 

os horrores sexuais dos quais essas foram vítimas, especificamente porque as meninas 

negras são postas como “sexualmente ativas e sexualmente irresponsáveis desde a tenra 

idade” (Bueno, 2020, p. 113). 

Por meio da sexualidade precoce atribuída às mulheres negras, a imagem de 

controle da Jezebel é utilizada pela branquitude para disseminar o discurso de que 

jovens negras teriam uma alta capacidade reprodutiva e, diante da impossibilidade de 

criar os filhos, os abandonaria. Alargando, dessa maneira, as desigualdades existentes 

no meio social, a exemplo da educação de baixa qualidade, da quantidade de jovens 

vivendo nas ruas e das condições precárias de subsistência (Collins 2019; Bueno, 2020). 

Entretanto, a jovem órfã ignora a promíscua sexualidade que lhe é associada e afirma 

que não concorda com isso, dado que “não acredita que por causa de um pouco de 

algodão que ponho entre as pernas eu vá acabar grávida” (Cárdenas, 2018, p. 29). 

A personagem, diante dessa fala, mostra que as contantes agressões pelas quais 

passa, até mesmo físicas, resulta de uma mulher negra cuja identidade é constituída em 

meio a universo corporificado por concepções da branquitude, até mesmo as punitivas, 

como observa-se no trecho “[...] vovó me espancou como se fazia com os escravos” 

(Cárdenas, 2018, p. 27) e “[...] além disso estou de castigo. Só saio do meu quartinho 

para cozinhar” (Cárdenas, 2018, p. 27). A imagem da matriarca além de constituir a avó 

como uma mulher má, que demonstra falta de afeto para com a família, também assente 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 281 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 271-283, jan./jun. 2025. 



que ela adote a postura cruel e típica dos senhores de escravos, batendo em inocentes e 

cultivando neles a rebeldia e a violência (Collins, 2019).  

Em oposição a tal comportamento, a órfã não calca a identidade na reprodução 

do comportamento da avó ou em uma rebeldia violenta, e sim, “sobrevive ao 

desrespeito cotidiano e aos ataques diretos inerentes às imagens de controle [...]” 

(Collins, 2019, p. 69) rebelando-se pelo silêncio que transforma as agressões em ação e 

descontinuidade de opressões até então ininterruptas. Ao utilizar-se de uma sabedoria 

que ignora tais agressões, a personagem demonstra um ser repleto de afetividade, a 

mesma que por muito tempo a branquitude insistiu que as mulheres negras não 

possuíam (Collins, 2019). Expondo que, descontinuar agressões parte de uma ação de 

dentro para fora, posto que a primeira resistência é consolidada pela afirmação de uma 

identidade imune à desumanidade e aos propósitos ardilosos do racismo.  

Ademais, quando a identidade de uma mulher negra é moldada pelo racismo, 

como percebe-se no exemplo da personagem da avó, a vida é experenciada pelo olhar 

do Outro, o mesmo olhar ocidentalista que busca somente apontar disparidade entre 

brancos e negros, e jamais buscar o inverso (Hall, 2016). Ir contra tal lógica, é entender 

que o eu existe e precisa ser constituído pelo olhar subjetivo, aquele que favorece à 

construção das próprias convicções e que colabara para que as amarras da escravidão 

sejam realmente quebradas.  

 
Considerações finais 

A partir das análises aqui tecidas, evidencia-se que a mulher negra é atravessada 

ao longo da sua vida por inúmeras agressões e exposta à imagens de controle que 

moldam comportamentos em uma bidirecionalidade, isto é, ao mesmo tempo em que 

impedem a construção de uma identidade resistente às opressões do racismo, também 

consolidam desigualdade sociais e a culpa por tais desigualdades.  Alimentando no meio 

social, tanto o desejo de exploração quanto o de subjugação. 

Através das personagens também confirmamos que a identidade das mulheres 

negras, ao longo das gerações, vem passando por mudanças, uma vez que ao tomarem 

conhecimento de que o racismo age por diversas vias e busca insistentemente aniquilar 

as identidades, muitas são as mulheres que tentam ir contra artimanhas do racismo e 

constroem uma identidade desviante dos padrões negativos reproduzidos na sociedade.  

Revista de Letras Norte@mentos ​ 282 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 271-283, jan./jun. 2025. 



À medida em que a identidade passa a ser construída a partir das próprias 

concepções e longe do olhar colonialista que renova a cada dia as imagens de controle 

(Collins, 2019), alcança-se o céu descrito pela personagem, isto é, um lugar singular, 

“onde ninguém maltrate as crianças, nem as obrigue a fazer coisas que não gostam. Um 

céu onde ninguém me chame de beiçuda nem de feia e onde eu não me sinta sozinha” 

(Cárdenas, 2018, p. 55).  

 
Referências 

BUENO, W. Imagens de controle: um conceito do pensamento de Patrícia Hill Collins. 
Porto Alegre, RS: Zouk, 2020. 
 
CÁRDENAS, T. Cartas para a Minha Mãe. 2 ed. Rio de Janeiro: Pallas, 2018.  
 
CARDOSO, C. P.. Amefricanizando o feminismo: o pensamento de Lélia Gonzalez. 
Revista Estudos Feministas, v. 22, n. 3, p. 965–986, 2014. 
 
COLLINS, P. Black Feminist Thought: Knowledge, Conciousness and the Politics of 
Empowerment. New York: Routledge. 2019. 
 
DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. Tradução de Heci Regina Candiani. São 
Paulo: Boitempo, 2016. 
 
EVARISTO, C. Da representação à auto apresentação da Mulher Negra na Literatura 
Brasileira. Revista Palmares, v. 1, p. 52-57, 2005. Disponível em: http:// 
www.palmares.gov.br/wp-content/ uploads/2011/02/revista01.pdf. Acesso em: 13 ago. 
2024. 
 
HALL, S. Cultura e representação. PUC - Rio de Janeiro: Apicuri, 2016. 
 
HOOKS, B. Olhares negros: raça e representação. Tradução: Stephanie Borges. São 
Paulo: Elefante, 2019. 
 
HOOKS, B. O feminismo é para todo mundo: política arrebatadoras; tradução Bhuvi 
Libanio. – 24 ed. – Rio de Janeiro: Rosa dos tempos, 2024. 
 
PENNYCOOK, A. Uma linguística aplicada transgressiva. In: MOITA LOPES, L. P. 
(Org.). Por uma linguística aplicada indisciplinar. São Paulo: Parábola, 2006. 
​  
SOUZA, Laura Olivieri Carneiro de. Quilombos: identidade e história. 1. Ed. – Rio de 
Janeiro: Nova Fronteira, 2012. 
 
 
Recebido em: 10/09/2024 
 
Aceito em: 20/03/2025 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 283 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 271-283, jan./jun. 2025. 


