
POEMAS DE LA NEGRITUD de LÉOPOLD SÉDAR SENGHOR 

 

POEMAS DA NEGRITUDE de LÉOPOLD SÉDAR SENGHOR 

  

Genivaldo Rodrigues Sobrinho1 
Adriana Esther Suarez2 

 
 

RESUMEN 

Este trabajo no pretende profundizar, al menos no política o ideológicamente, sino 
comprender el porqué de las acciones del alma del poeta senegalés Léopold Sédar Senghor. 
La negritud engloba a una comunidad que ha experimentado deportaciones, 
desplazamientos de hombres de un continente a otro y cuyas creencias y culturas han sido 
aplastadas. Estas experiencias comunes son las que forman una identidad, desde la memoria 
colectiva o el inconsciente colectivo de lo que alguna vez fue verdad y eso era lo que 
afirmaban. La poesía de Senghor, en Poemas de negritud, abarca por completo los 
conceptos de negritud y universalidad. Ciertamente, estos conceptos sólo surgen de la 
confluencia de mestizajes, así como de visiones del mundo, que el autor pretende equilibrar. 
Senghor es católico en teología; animista en su manera de sentir el mundo, helenístico en su 
visión filosófica y en su concepción del Estado y del gobierno (Álvarez, 1980). Respecto a 
su cultura, algunos críticos declararon que la educación de Senghor fue puramente francesa. 
Otros consideraron que este argumento carecía de fundamento. La poesía de Senghor 
muestra las formas en que el poeta expresa las experiencias notables de los éxitos 
provocados por la colonización y el posterior proceso de independencia de su pueblo. En 
este sentido, la literatura no es indiferente a su época y, sobre todo, a la forma en que los 
escritores intentan expresar las vivencias de acontecimientos permeados por la 
colonización. 

Palabras clave: Colonización; Negritud; Poesía, Léopold Sédar Senghor. 
 

ABSTRACT 

This work does not aim to delve deeply, at least not politically or ideologically, but rather to 
understand the reasons for the actions of the soul of the Senegalese poet Léopold Sédar 

2 Mestre em Letras pela Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de São 
Paulo (USP). Doutoranda em Letras – Universidad Nacional de Cuyo. E-mail: 
asuarez@ffyl.uncu.edu.ar Lattes: http://lattes.cnpq.br/0471606346895429 Orcid: 
https://orcid.org/000-0002-7872-9112 

1 Mestre e Doutor em Letras pela Universidade de São Paulo (USP), Licenciado em Letras pela 
UNEMAT - Universidade do Estado de Mato Grosso - Campus Universitário de Sinop. E-mail: 
genivaldosobrinho@unemat.br Lattes: http://lattes.cnpq.br/4228843925496426 Orcid:  
https://orcid.org/0000-0002-1645-861X  

Revista de Letras Norte@mentos ​ 260 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 260-270, jan./jun. 2025. 

http://lattes.cnpq.br/0471606346895429
https://orcid.org/000-0002-7872-9112
mailto:genivaldosobrinho@unemat.br
http://lattes.cnpq.br/4228843925496426
https://orcid.org/0000-0002-1645-861X


Senghor. Negritude encompasses a community that has experienced deportations, 
displacements of people from one continent to another, and whose beliefs and cultures have 
been crushed. These common experiences come from an identity, from the collective 
memory or the collective unconsciousness of what was once true and what they affirmed. 
Senghor's poetry, in Poems of Negritude, fully embraces the concepts of negritude and 
universality. Certainly, these concepts only arise from the confluence of mixed races, as 
well as worldviews, which the author seeks to balance. Senghor is Catholic in theology; 
animist in his way of perceiving the world; Hellenistic in his philosophical vision and 
conception of the State and government (Álvarez, 1980). Regarding his culture, some 
critics declared that Senghor's education was purely French. Others considered this 
argument unfounded. Senghor's poetry demonstrates the ways in which he expresses the 
remarkable experiences of the successes brought about by colonization and the subsequent 
process of independence of his people. In this sense, literature is not indifferent to its time 
and era, and above all, to the way writers attempt to express the experiences of events 
permeated by colonization. 

Keywords: Colonization; Négritude; Poetry; Léopold Sédar Senghor. 
 

RESUMO 
 

Esse trabalho não pretende incursionar em profundidade, ao menos, nem no político nem 
no ideológico, mas visa compreender os porquês das atitudes da alma do poeta da negritude 
senegalês Léopold Sédar Senghor. A negritude abrange uma comunidade que tem 
experimentado deportações, deslocamentos de homens de um continente a outro, e que as 
suas crenças e culturas têm sido esmagadas. Essas vivências comuns são as que formam 
uma identidade, da memória coletiva ou do inconsciente coletivo do que uma vez foi e que 
aqueles que as reclamam foram. A poesia de Senghor, em Poemas da Negritude, abarca por 
completo os conceitos de negritude e universalidade.  Certamente, esses conceitos não vêm 
só da confluência de sangues misturados, mas também de cosmovisões que o autor pretende 
equilibrar. Senghor é católico em Teologia; animista em sua forma de sentir o mundo; 
helenista na sua visão filosófica e na sua concepção de Estado e governo (Alvarez, 1980). 
No que diz respeito à sua cultura, alguns críticos declaravam que a formação de Senghor 
era puramente francesa. Outros achavam que esse argumento não tinha consistência. A 
poesia de Senghor sinaliza os modos do poeta de expressar as marcantes experiências dos 
sucessos provocados pela colonização e posterior processo independentista de seus povos. 
Nesse viés, a literatura não é indiferente a seu tempo e sinaliza, sobretudo, o modo como 
escritores tentam expressar as experiências dos acontecimentos permeados pela 
colonização. 

Palavras-chave: Colonização; Negritude; Poesia; Léopold Sédar Senghor. 
 

 

En un discurso pronunciado en la Primera Conferencia Hemisférica de los Pueblos 

Negros de la Diáspora, celebrada en Miami en 1987 en Ia Universidad Internacional de 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 261 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 260-270, jan./jun. 2025. 



Florida, Campus de Tamiami, Aimé Césaire agradece en primer lugar el homenaje que se le 

estaba rindiendo. Luego, lo hace extensivo a todos sus compañeros de lucha tanto en lo 

referente al pensamiento militante como a la escuela de escritores que con su poética habían 

mantenido como tema “una reflexión sobre la suerte del hombre negro en el mundo 

moderno” (Césaire, 2006, p. 85). 

Una vez realizados los agradecimientos de rigor, se concentra en el objetivo central 

de la conferencia y sorprende al reconocer que no siempre le agradaba el uso del término 

“negritud”, aunque es sabido que fue él uno de sus forjadores junto con el senegalés 

Léopold Sédar Senghor y el guyanés León-Gontran Damas. 

A modo de ampliar o aclarar malentendidos, Césaire subraya que el vocablo no hace 

referencia solamente al orden biológico, sino a algo más profundo: “es una de las formas 

históricas de la condición impuesta al hombre” (Césaire, 2006, p. 86).  

Como ejemplo, el color de piel no era lo único que reunía a las personas presentes 

en esa conferencia, por el contrario, se trataba de grupos humanos que se relacionaban con 

los que habían sufrido discriminación, marginación, opresión y violencia, pero que no 

perdían la esperanza de revertirlas. 

La negritud engloba a una comunidad que ha experimentado deportaciones, 

desplazamientos de hombres de un continente a otro, y que sus creencias y culturas han 

sido aplastadas. Estas vivencias comunes son las que forman una identidad, desde la 

memoria colectiva o del inconsciente colectivo de lo que una vez fue y que aquellos que las 

reclaman fueron. 

Aimé Césaire defiende la idea de que esos seres diasporizados no solo transmitieron 

sus genes a las nuevas generaciones nacidas en el exilio, sino que también han fecundado 

valores esenciales. 

La negritud podría definirse en un primer grado como “toma de conciencia de la 

diferencia, como memoria, como fidelidad y como solidaridad” (Césaire, 2006, p. 87). No 

obstante, a nuestro expositor no le satisface la idea de que la negritud sea sólo algo pasivo 

como padecer y sufrir. Él defiende una concepción de arrebato de dignidad, un rechazo del 

sojuzgamiento, un combate contra la desigualdad y una forma de revuelta contra el sistema 

mundial de la cultura al que él llamaría “reduccionismo europeo” (Césaire, 2006, p.87).  

Revista de Letras Norte@mentos ​ 262 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 260-270, jan./jun. 2025. 



Césaire se refiere al sistema de pensamiento de una civilización que se aprovecha de 

su prestigio para anular todo aquello que no le sea propio. Se trata de una forma de 

reconducir la noción de universal a sus propias dimensiones, de “pensar lo universal a partir 

de únicos postulados y a través de sus propias categorías” (2006, p.88). 

En cierto momento de su ponencia, el expositor cita a su amigo y hermano de lucha 

Léopold Sédar Senghor, con quien se conociera en la década de 1930. 

Césaire y Senghor se encontraron precisamente en 1929 y en 1934 fundaron la 

revista L’Etudiant Noir, en cuyas páginas defienden el sueño de la civilización negra. 

¿Qué significa “negritud”? Senghor la define: No es racismo. Es el conjunto de las 

virtudes del mundo, de las cualidades de la civilización negro-africana. Es, esencialmente, 

una manera de vivir, de sentir, de estar en la intimidad de un grupo, en la intimidad del 

mundo. (Senghor apud Cócaro, 1980, p.25). 

   En el trabajo “Problemática de la negritud”, leído por Senghor en el coloquio 

sobre la Negritud realizado en Dakar en abril de 1971, el orador recuerda su detención en el 

año 1941 en un campo de prisioneros de guerra senegaleses. En conversaciones con otros 

detenidos, se discutían las cualidades que ellos consideraban mejores en los blancos 

europeos. Senghor creía que el colonizador intentaba imponerle su cultura y convertirlo en 

un asimilado.  Para él, “asimilar” no era lo mismo “ser asimilado” (Cócaro, 1980, p. 27), ya 

que la asimilación se produce cuando hay una idea preconcebida de inferioridad, cuando 

hay una imposición de una cultura hegemónica sobre otra, “cuando se pretende imponer la 

cultura de la soberbia, desde una presunta altivez de hombres elegidos…” (p.28). 

Césaire destaca en su discurso la importancia que Senghor le daba a lo universal, lo 

cual se diferencia de ser asimilado. 

Para intentar interpretar el pensamiento de Senghor, según Cócaro (1980), se hace 

necesario focalizar “su voluntad de trabajo, su firmeza de magistrado, su visión de estadista 

y su poesía apegada a la negritud” (p. 13). Puede agregársele la defensa por su cultura sin 

despreciar la cultura del colonizador. 

La poesía de Senghor, en Poemas de la Negritud, abarca por completo los conceptos 

de negritud y universalidad a los que hace mención Césaire. 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 263 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 260-270, jan./jun. 2025. 



Cabe destacar que la mencionada obra de Senghor fue publicada por Editions du 

Seuil en 1964 con el título original en francés de Poémes (Sélection). Los traductores de los 

poemas al castellano y la editorial Emecé completaron con el atributo “de la negritud”. 

Dicho agregado no es casual, sino que el vocablo representa a su autor. Sin 

embargo, su poesía, esencialmente simbolista, se construye sobre la necesidad y la 

esperanza de crear una civilización de lo universal, como bien remarcó Césaire, que reúna a 

los pueblos y sus tradiciones por encima de sus diferencias.   

En Poemas de la Negritud, el autor va a unir Europa y África, blancos y negros, y 

reivindicar distintas tradiciones y culturas.  

En “Joal” (Senghor, 1980, p. 53), poema dedicado a su pueblo natal, el yo-lírico se 

aferra al recuerdo de un espacio apacible mientras marcha por Europa. 

 
Me acuerdo, me acuerdo … 
Mi cabeza ritmando 
Qué fatigada marcha a lo largo de los días de Europa, 
Donde alguna vez, 
Surge un jazz huérfano que solloza solloza solloza.  
 

La añoranza, las danzas y el ritmo de su pueblo llenan sus momentos de soledad. En 

la metrópolis, recuerda Joal, “el claro de luna sobre la playa”, “los festines fúnebres”, “las 

rapsodias de los griots” y “la danza de las jóvenes núbiles” (p.52). Sus pueblos, Joal y 

Dyilôr, son las “sombras que cobijan su imaginario” (Medina, 2019, p. 56). 

Su poesía es narrativa, hay acción y en ella se entremezclan la tierra natal y su 

realidad, la vida y la cultura. 

La nostalgia por su Senegal es constante cuando se encuentra en Francia. En el 

poema “Mediterráneo” (Senghor, 1980, p. 70-71) reconoce la belleza de ese mar, pero su 

pensamiento se va lejos al continente africano. 

 
Era en el Mediterráneo, ombligo de las razas claras, 
 azul como jamás océano han visto mis ojos 
Que sonreía con sus millones de labios de luz 
[…] 
Hablábamos de África. 
Un viento tibio nos traía su perfume cálido de  
     mujer negra. 

 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 264 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 260-270, jan./jun. 2025. 



Senghor cree en la igualdad dentro de la diversidad, en que los diversos hombres se 

muestren sensibles y unan razón y corazón con los valores de sus razas (Cócaro; 1980). 

Debido a esa diversidad, se ha buscado y encontrado en la vida y obra de Senghor una 

marcada pertenencia física y espiritual a la región habitada por los sereres de su aldea de 

Joal, así como la relación del autor con la civilización europea.  

En Senegal, él se habría impregnado tanto del animismo como de la doctrina 

cristiana. La mención a ese sincretismo está muy presente en su poesía, como por ejemplo 

en “Totem” (Senghor, 1980, p.63): 

 
Lo tengo que esconder en lo más íntimo de mis 
     venas 
Ancestro de piel tempestuosa surcada de relámpagos 
    y de rayo 
Mi animal guardián, lo tengo que esconder 
Para no romper la barrera de los escándalos. 
Él es mi sangre fiel que requiere fidelidad 
Protegiendo mi orgullo desnudo contra 
Mí mismo y la soberbia de las razas felices. 
 

El animismo al que adhiere el autor es el que lo representa y, a su vez, debe 

esconder para poder relacionarse con los otros, con los que rechazan otras creencias. No 

obstante, la crítica no siempre estará de acuerdo con la importancia de las características 

mágicas del animismo en su obra. Cócaro (1980), por ejemplo, propone una lectura en voz 

alta de los poemas para tomar distancia y encontrar en ellos “dos elementos que sobresalen 

inmediatamente: el ritmo y el espíritu de la tierra” (p. 20).  

Se trata de un locus que no es occidental, porque Senghor, poeta, político, hombre 

de letras y promotor de la diversidad cultural, es un pensador no-occidental (Cuende 

González, 2008, p.36, a pesar de su formación académica y gran parte de su vida haberse 

desarrollado en Europa. 

Su poesía le canta a la tierra de su raza, de hombres y mujeres a los que el yo-lírico 

les alaba la fuerza, la fortaleza y belleza. Se destaca una “extraordinaria vitalidad” a la que 

Suzanne Césaire (2020, p.3) intuye como salvadora de los pueblos diasporizados. 

De igual forma, González (2008, p.37), sostiene que la noción de “fuerza vital” que 

conforma el núcleo del pensamiento negro-africano se percibe de forma diferente al 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 265 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 260-270, jan./jun. 2025. 



occidental. Se trata de una fortaleza que no tiene entidad fija, que puede mudar, crecer o 

disminuir, fortalecerse o debilitarse. Esta concepción de fuerzas impregna la vida del ser 

negro-africano.  

Para Senghor, la persona es un ser integral que se mueve constantemente de su 

interior a lo exterior, entre el corazón y la razón, entre el mito y la ciencia (González, 

2008). Él defiende la idea de que el hombre negro puede reconocer lo sobrenatural en lo 

natural, “el sentido de lo trascendente y la entrega amorosa en toda su obra” (p. 37).  

La cultura africana involucra al hombre en una relación del Yo con la naturaleza. 

Así, vemos que en “Máscara negra” (Senghor, 1980, p.56), la belleza de la mujer está en 

comunión con el paisaje: 

 
Ella duerme y reposa sobre el candor de la arena. 
Koumba Tam duerme. Una palma verde vela la  
fiebre de los cabellos, encobra la frente curva 
 

Senghor publica este poema con posterioridad a Piel negra, máscaras blancas de 

Frantz Fanon. Podría pensarse que funciona como un contrapunto al título de la 

mencionada obra, ya que, en sus versos, la piel negra es enaltecida.  

 
Cabeza de bronce perfecta y su pátina de tiempo 
Que no manchan afeites ni rubor ni arrugas, ni  
    huellas de lágrimas ni de besos 
Oh rostro tal cual Dios te ha creado antes de la  
     memoria misma de las edades 
 

Fanon es conocido por sus críticas a las posturas colonialistas, pero también por ser 

objetivo con relación a ciertas conductas de los pueblos colonizados. Para el psiquiatra y 

filósofo caribeño, “el negro que quiere blanquear su raza es desgraciado” (Fanon, 2009, p. 

43). En este sentido, en “Oración a las máscaras” (Senghor, 1980, p. 61) se saluda a todas 

por igual: 

 
¡Máscaras!  ¡Oh Máscaras! 
Máscara negra máscara roja, vosotras máscaras  
blanquinegras 
Máscaras de cuatro pozos desde donde sopla el  
Espíritu 
¡Yo os saludo en silencio! 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 266 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 260-270, jan./jun. 2025. 



 
El rescate que el poeta hace de la función de las máscaras, que ocultan la risa, que 

despojan las arrugas de los rostros, se relaciona con la oposición a una cultura europea que 

las ha discriminado y que ahora el poema resignifica en una danza con todas las máscaras: 

 
He aquí que muere el África de los imperios – es la  
      agonía de una princesa lastimera 
Y también Europa a la que estamos ligados por el  
      ombligo 
Fijad vuestros ojos inmutables sobre vuestros hijos 
      que sufren el mando 
 

En lo que respecta a la cultura, a aquellos que declaraban que la formación de 

Senghor era solamente francesa, Cócaro se les opone al sostener que ese argumento carece 

de consistencia.  Si bien su crítico argentino reconoce que la lengua francesa ha llevado su 

poesía al mundo, lo universal en Senghor pasa por otro campo. 

En lo referente a lo universal, esto se encuentra ampliamente manifestado a lo largo 

de su obra, pero por supuesto, como destaca Aimé Césaire, “no por negación, sino como 

profundización de nuestra propia singularidad” (2006, p. 91). 

En “Elegía de las saudades” (Senghor, 1980, p. 100-104), tanto en el título del 

poema como en el primer verso, aparece el vocablo portugués “saudade”, que evoca algo 

más complejo que nostalgia o añoranza: 

 

Escucho en el fondo de mí el canto con voz de 
    sombra de las saudades. 
 

El yo-lírico se pregunta acerca de una voz antigua que le llega y que podría provenir 

de una gota de sangre portuguesa que corre por sus venas. Reconoce en su apellido una 

deformación del vocativo de cortesía “Senhor” (Señor) de la lengua portuguesa. Festeja una 

especie de vuelta a cierto origen, a una parte de él, descendiente de un “bravo marinero 

senegalés”, que en el pasado pudo haber sido renombrado por el capitán de una nave 

lusitana.  

 
He recobrado mi sangre, he descubierto mi nombre 
       el otro año en Coimbra, bajo la maraña de los  
       libros. 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 267 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 260-270, jan./jun. 2025. 



 
De Senegal a la mayor universidad de Portugal, de la “noche de los bosques verdes, 

alba de playas insólitas”, va el poeta a beber en los “muros blancos colinas de olivares” 

(Senghor, 1980, p. 100) un mundo lleno de aventuras. Sin embargo, no se contenta con 

buscar el origen de su apellido en un solo país, sino que él quiere   

 
¡Ah! Beber todos los ríos: el Níger el Congo y el 
        Zambèze, el Amazonas y el Ganges 
Beber todos los mares de un solo trazo negro sin 
        censura sin acentos 

 

Al beber (devorar) todos los libros de Coimbra, el yo-lírico se identifica con 

personajes que cree recordar: un camellero moro, un guerrero, un capitán o marinero. Todo 

el universo está en los libros, así como todas las latitudes con sus floras y faunas. 

No obstante, la búsqueda por su posible relación con Portugal se quiebra cuando 

deja de indagar y retorna a la importancia del concepto creado junto con Césaire y Damas: 

 
Mi sangre portuguesa se ha perdido en el mar de 
       mi Negritud. 
 

Lo universal que Aimé Césaire destaca en Senghor está claramente presente en la 

“Elegía de las Saudades”, pero si él se siente ciudadano del mundo, haber luchado por 

Francia lo marca particularmente y elige el retorno a su tierra. 

Cuando acaba la guerra, vuelve a su país. Sostiene Cócaro que esa experiencia 

bélica lo tornó más profundo, tanto a él como a sus escritos. Así, lo registra con sentimiento 

nostálgico en “A lo largo de todo el día…” (Senghor, 1980, p. 51):  

 
Heme aquí, buscando el olvido de Europa en el  
       corazón pastoral del Sine 

 
En estos versos, se percibe la necesidad de preterir situaciones o hechos dolorosos 

de una Europa, que no puede ser perdonada aun en el rezo de una “Plegaria de Paz” 

(Senghor, 1980, p. 80-85), en la que el poeta ruega a su dios  

 
¡Ah! Señor, aleja de mi memoria a Francia que no 
        es Francia, esta máscara de bajeza y de odio sobre  
            el rostro de Francia 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 268 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 260-270, jan./jun. 2025. 



 
A pesar de que en la plegaria solicita el perdón, así como ya se ha perdonado ( “ … 

sicut et nos dimittimus debitoribus nostris”)3, antes de la condonación, el yo-poético no 

economiza descripciones de los horrores que su pueblo padeciera por obra de la “Europa 

blanca” (p. 81) 

 
… que durante cuatro siglos de 
           luces ella ha escupido la baba y los ladridos de sus 
           mastines sobre mis tierras 
Y los cristianos, abjurando de Tu luz y de la  
           mansedumbre de tu corazón 
Han iluminado sus campamentos con mis pergaminos, 
         torturado a mis escribas, deportado a mis 
         doctores y a mis maestros-de-ciencia. 
 

Por mucho que padeciera el pueblo negro-africano, le pide a su dios que perdone a 

aquellos que han dado caza a sus hijos como si se hubiera tratado de animales salvajes. 

Coloca en relieve el hecho de que el hombre blanco haya exportado diez millones de sus 

hermanos en sus naves y exterminado a doscientos millones, y con cada pedido de perdón 

menciona las aberraciones cometidas por los colonizadores franceses, y, lo que es peor aún, 

que no cree que haya llegado a un final. 

 
Sé bien que la sangre de mis hermanos enrojecerá 
   nuevamente el amarillo Oriente, sobre los bordes 
   del Océano Pacífico que violan tempestades y 
   odios 
 

Año tras año, sumando décadas, Senghor continuó sosteniendo el concepto de 

negritud. En ocasión de la Internacional Socialista realizada en Madrid en 1980, el político 

y poeta dio una entrevista para el diario El País en la que ratificó que la negritud no era 

sólo una cuestión de piel, sino una filosofía. La negritud había superado sus planteamientos 

iniciales para convertirse en una forma de cultura, en una autentificación, en la 

identificación de la cultura negra (Ansón para El País, 1980). Senghor pensaba en ese 

tiempo que los africanos ya eran conscientes de ello. 

 

3 “...así como perdonamos a nuestros deudores”. Traducción nuestra. 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 269 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 260-270, jan./jun. 2025. 



Referencias 

ANSÓN, Luis María. Leopold Senghor: La negritud es el conjunto de valores de la raza 
negra. Diario El País. 11 de noviembre de 1980. 
https://elpais.com/diario/1980/11/12/internacional/342831608_850215.html. Acesso em: 24 
jun. 2024. 
 
CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre el colonialismo. Madrid: Ediciones Akal S.A, 2006. 
 
CÉSAIRE, Suzanne. El gran camuflaje. Trad. Candela Gencarelli. Polémicas feministas N° 
4, p. 01-07, 2020. 
 
CÓCARO, Nicolás. Estudio preliminar. In: SENGHOR, L.S. Poemas de la negritud. 
Buenos Aires: Emecé Editores, 1980. p. 11-47. 
 
CUENDE GONZÁLEZ, Ma. Jesús. Aproximación al pensamiento de L. S. Senghor. 
Magister. Revista Miscelánea de Investigación, N° 22, p. 35-56, 2008. 
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/2774884.pdf. Acesso em: 25 jun. 2024. 
 
FANON, Frantz. Piel negra, máscaras blancas. Madrid: Ediciones Akal, 2009. 
 
MEDINA, Celso. Senghor y Césaire: la vuelta de África. Contexto. Revista Anual de 
Estudios Literarios. Vol. 23 - Nro. 25, p. 51-62, 2019. 
http://erevistas.saber.ula.ve/index.php/contexto/article/view/15722/21921926820. Acesso 
em: 24 jun. 2024.  
 
SENGHOR, Léopold Sédar. Poemas de la negritud. Trad. Nicolás Cócaro y Julio Álvarez 
con colab. de Nadia Haurie. Buenos Aires: Emecé Editores, 1980. 
 
 
 
Recebido em: 17/10/2024 
 
 
Aceito em: 19/04/2025 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 270 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 260-270, jan./jun. 2025. 

https://elpais.com/diario/1980/11/12/internacional/342831608_850215.html
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/2774884.pdf
http://erevistas.saber.ula.ve/index.php/contexto/article/view/15722/21921926820

