POEMAS DE LA NEGRITUD de LEOPOLD SEDAR SENGHOR

POEMAS DA NEGRITUDE de LEOPOLD SEDAR SENGHOR

Genivaldo Rodrigues Sobrinho'
Adriana Esther Suarez’

RESUMEN

Este trabajo no pretende profundizar, al menos no politica o ideoldogicamente, sino
comprender el porqué de las acciones del alma del poeta senegalés Léopold Sédar Senghor.
La negritud engloba a wuna comunidad que ha experimentado deportaciones,
desplazamientos de hombres de un continente a otro y cuyas creencias y culturas han sido
aplastadas. Estas experiencias comunes son las que forman una identidad, desde la memoria
colectiva o el inconsciente colectivo de lo que alguna vez fue verdad y eso era lo que
afirmaban. La poesia de Senghor, en Poemas de negritud, abarca por completo los
conceptos de negritud y universalidad. Ciertamente, estos conceptos solo surgen de la
confluencia de mestizajes, asi como de visiones del mundo, que el autor pretende equilibrar.
Senghor es catodlico en teologia; animista en su manera de sentir el mundo, helenistico en su
vision filosofica y en su concepcion del Estado y del gobierno (Alvarez, 1980). Respecto a
su cultura, algunos criticos declararon que la educacion de Senghor fue puramente francesa.
Otros consideraron que este argumento carecia de fundamento. La poesia de Senghor
muestra las formas en que el poeta expresa las experiencias notables de los éxitos
provocados por la colonizaciéon y el posterior proceso de independencia de su pueblo. En
este sentido, la literatura no es indiferente a su época y, sobre todo, a la forma en que los
escritores intentan expresar las vivencias de acontecimientos permeados por la
colonizacion.

Palabras clave: Colonizacion; Negritud; Poesia, Léopold Sédar Senghor.

ABSTRACT

This work does not aim to delve deeply, at least not politically or ideologically, but rather to
understand the reasons for the actions of the soul of the Senegalese poet Léopold Sédar

! Mestre e Doutor em Letras pela Universidade de Sdo Paulo (USP), Licenciado em Letras pela
UNEMAT - Universidade do Estado de Mato Grosso - Campus Universitario de Sinop. E-mail:
genivaldosobrinho@unemat.br Lattes: http://lattes.cnpq.br/4228843925496426 Orcid:
https://orcid.org/0000-0002-1645-861X

2 Mestre em Letras pela Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas da Universidade de Sdo

Paulo (USP). Doutoranda em Letras — Universidad Nacional de Cuyo. E-mail:
asuarez@ffyl.uncu.edu.ar Lattes: http://lattes.cnpq.br/0471606346895429 Orcid:
https://orcid.org/000-0002-7872-9112

g . , G .

Revistr de Selvas Tovle@imerntos 260

Estudos Literarios, Sinop, v. 18, n. 52, p. 260-270, jan./jun. 2025.


http://lattes.cnpq.br/0471606346895429
https://orcid.org/000-0002-7872-9112
mailto:genivaldosobrinho@unemat.br
http://lattes.cnpq.br/4228843925496426
https://orcid.org/0000-0002-1645-861X

Senghor. Negritude encompasses a community that has experienced deportations,
displacements of people from one continent to another, and whose beliefs and cultures have
been crushed. These common experiences come from an identity, from the collective
memory or the collective unconsciousness of what was once true and what they affirmed.
Senghor's poetry, in Poems of Negritude, fully embraces the concepts of negritude and
universality. Certainly, these concepts only arise from the confluence of mixed races, as
well as worldviews, which the author seeks to balance. Senghor is Catholic in theology;
animist in his way of perceiving the world; Hellenistic in his philosophical vision and
conception of the State and government (Alvarez, 1980). Regarding his culture, some
critics declared that Senghor's education was purely French. Others considered this
argument unfounded. Senghor's poetry demonstrates the ways in which he expresses the
remarkable experiences of the successes brought about by colonization and the subsequent
process of independence of his people. In this sense, literature is not indifferent to its time
and era, and above all, to the way writers attempt to express the experiences of events
permeated by colonization.

Keywords: Colonization; Négritude; Poetry; Léopold Sédar Senghor.
RESUMO

Esse trabalho ndo pretende incursionar em profundidade, ao menos, nem no politico nem
no ideoldgico, mas visa compreender os porqués das atitudes da alma do poeta da negritude
senegalés Léopold Sédar Senghor. A negritude abrange uma comunidade que tem
experimentado deportagdes, deslocamentos de homens de um continente a outro, e que as
suas crengas e culturas tém sido esmagadas. Essas vivéncias comuns sdo as que formam
uma identidade, da memoria coletiva ou do inconsciente coletivo do que uma vez foi e que
aqueles que as reclamam foram. A poesia de Senghor, em Poemas da Negritude, abarca por
completo os conceitos de negritude e universalidade. Certamente, esses conceitos ndo vém
s6 da confluéncia de sangues misturados, mas também de cosmovisdes que o autor pretende
equilibrar. Senghor é catdlico em Teologia; animista em sua forma de sentir o mundo;
helenista na sua visdo filoséfica e na sua concep¢do de Estado e governo (Alvarez, 1980).
No que diz respeito a sua cultura, alguns criticos declaravam que a formagdo de Senghor
era puramente francesa. Outros achavam que esse argumento ndo tinha consisténcia. A
poesia de Senghor sinaliza os modos do poeta de expressar as marcantes experiéncias dos
sucessos provocados pela colonizagdo e posterior processo independentista de seus povos.
Nesse viés, a literatura nao ¢ indiferente a seu tempo e sinaliza, sobretudo, o0 modo como
escritores tentam expressar as experiéncias dos acontecimentos permeados pela
colonizagao.

Palavras-chave: Coloniza¢do; Negritude; Poesia; Léopold Sédar Senghor.

En un discurso pronunciado en la Primera Conferencia Hemisférica de los Pueblos

Negros de la Diaspora, celebrada en Miami en 1987 en Ia Universidad Internacional de

Revistr de Selvas Tovle@imerntos 261

Estudos Literarios, Sinop, v. 18, n. 52, p. 260-270, jan./jun. 2025.



Florida, Campus de Tamiami, Aimé Césaire agradece en primer lugar el homenaje que se le
estaba rindiendo. Luego, lo hace extensivo a todos sus compafieros de lucha tanto en lo
referente al pensamiento militante como a la escuela de escritores que con su poética habian
mantenido como tema “una reflexion sobre la suerte del hombre negro en el mundo
moderno” (Césaire, 2006, p. 85).

Una vez realizados los agradecimientos de rigor, se concentra en el objetivo central
de la conferencia y sorprende al reconocer que no siempre le agradaba el uso del término
“negritud”, aunque es sabido que fue ¢l uno de sus forjadores junto con el senegalés
Léopold Sédar Senghor y el guyanés Le6n-Gontran Damas.

A modo de ampliar o aclarar malentendidos, Césaire subraya que el vocablo no hace
referencia solamente al orden biologico, sino a algo mas profundo: “es una de las formas
historicas de la condicion impuesta al hombre” (Césaire, 2006, p. 86).

Como ejemplo, el color de piel no era lo tnico que reunia a las personas presentes
en esa conferencia, por el contrario, se trataba de grupos humanos que se relacionaban con
los que habian sufrido discriminacidon, marginacion, opresion y violencia, pero que no
perdian la esperanza de revertirlas.

La negritud engloba a una comunidad que ha experimentado deportaciones,
desplazamientos de hombres de un continente a otro, y que sus creencias y culturas han
sido aplastadas. Estas vivencias comunes son las que forman una identidad, desde la
memoria colectiva o del inconsciente colectivo de lo que una vez fue y que aquellos que las
reclaman fueron.

Aimé Césaire defiende la idea de que esos seres diasporizados no solo transmitieron
sus genes a las nuevas generaciones nacidas en el exilio, sino que también han fecundado
valores esenciales.

La negritud podria definirse en un primer grado como “toma de conciencia de la
diferencia, como memoria, como fidelidad y como solidaridad” (Césaire, 2006, p. 87). No
obstante, a nuestro expositor no le satisface la idea de que la negritud sea solo algo pasivo
como padecer y suftir. El defiende una concepcion de arrebato de dignidad, un rechazo del
sojuzgamiento, un combate contra la desigualdad y una forma de revuelta contra el sistema

mundial de la cultura al que ¢l llamaria “reduccionismo europeo” (Césaire, 2006, p.87).

Revistr de Selvas Tovle@imerntos 262

Estudos Literarios, Sinop, v. 18, n. 52, p. 260-270, jan./jun. 2025.



Césaire se refiere al sistema de pensamiento de una civilizacion que se aprovecha de
su prestigio para anular todo aquello que no le sea propio. Se trata de una forma de
reconducir la nocion de universal a sus propias dimensiones, de “pensar lo universal a partir
de tinicos postulados y a través de sus propias categorias” (2006, p.88).

En cierto momento de su ponencia, el expositor cita a su amigo y hermano de lucha
Léopold Sédar Senghor, con quien se conociera en la década de 1930.

Césaire y Senghor se encontraron precisamente en 1929 y en 1934 fundaron la
revista L 'Etudiant Noir, en cuyas paginas defienden el suefio de la civilizacion negra.

(Qué significa “negritud”? Senghor la define: No es racismo. Es el conjunto de las
virtudes del mundo, de las cualidades de la civilizacién negro-africana. Es, esencialmente,
una manera de vivir, de sentir, de estar en la intimidad de un grupo, en la intimidad del
mundo. (Senghor apud Cdcaro, 1980, p.25).

En el trabajo “Problematica de la negritud”, leido por Senghor en el coloquio
sobre la Negritud realizado en Dakar en abril de 1971, el orador recuerda su detencion en el
ano 1941 en un campo de prisioneros de guerra senegaleses. En conversaciones con otros
detenidos, se discutian las cualidades que ellos consideraban mejores en los blancos
europeos. Senghor creia que el colonizador intentaba imponerle su cultura y convertirlo en
un asimilado. Para él, “asimilar” no era lo mismo “ser asimilado” (Cocaro, 1980, p. 27), ya
que la asimilacion se produce cuando hay una idea preconcebida de inferioridad, cuando
hay una imposicion de una cultura hegemonica sobre otra, “cuando se pretende imponer la
cultura de la soberbia, desde una presunta altivez de hombres elegidos...” (p.28).

Césaire destaca en su discurso la importancia que Senghor le daba a lo universal, lo
cual se diferencia de ser asimilado.

Para intentar interpretar el pensamiento de Senghor, segiin Cocaro (1980), se hace
necesario focalizar “su voluntad de trabajo, su firmeza de magistrado, su vision de estadista
y su poesia apegada a la negritud” (p. 13). Puede agregarsele la defensa por su cultura sin
despreciar la cultura del colonizador.

La poesia de Senghor, en Poemas de la Negritud, abarca por completo los conceptos

de negritud y universalidad a los que hace mencion Césaire.

Revistr de Selvas Tovle@merntos 263

Estudos Literarios, Sinop, v. 18, n. 52, p. 260-270, jan./jun. 2025.



Cabe destacar que la mencionada obra de Senghor fue publicada por Editions du
Seuil en 1964 con el titulo original en francés de Poémes (Sélection). Los traductores de los
poemas al castellano y la editorial Emecé completaron con el atributo “de la negritud”.

Dicho agregado no es casual, sino que el vocablo representa a su autor. Sin
embargo, su poesia, esencialmente simbolista, se construye sobre la necesidad y la
esperanza de crear una civilizacion de lo universal, como bien remarcé Césaire, que retina a
los pueblos y sus tradiciones por encima de sus diferencias.

En Poemas de la Negritud, el autor va a unir Europa y Africa, blancos y negros, y
reivindicar distintas tradiciones y culturas.

En “Joal” (Senghor, 1980, p. 53), poema dedicado a su pueblo natal, el yo-lirico se

aferra al recuerdo de un espacio apacible mientras marcha por Europa.

Me acuerdo, me acuerdo ...

Mi cabeza ritmando

Qu¢ fatigada marcha a lo largo de los dias de Europa,
Donde alguna vez,

Surge un jazz huérfano que solloza solloza solloza.

La afioranza, las danzas y el ritmo de su pueblo llenan sus momentos de soledad. En
la metrdpolis, recuerda Joal, “el claro de luna sobre la playa”, “los festines funebres”, “las
rapsodias de los griots” y “la danza de las jovenes nubiles” (p.52). Sus pueblos, Joal y
Dyilér, son las “sombras que cobijan su imaginario” (Medina, 2019, p. 56).

Su poesia es narrativa, hay accidén y en ella se entremezclan la tierra natal y su
realidad, la vida y la cultura.

La nostalgia por su Senegal es constante cuando se encuentra en Francia. En el

poema “Mediterraneo” (Senghor, 1980, p. 70-71) reconoce la belleza de ese mar, pero su

pensamiento se va lejos al continente africano.

Era en el Mediterraneo, ombligo de las razas claras,

azul como jamas océano han visto mis 0jos

Que sonreia con sus millones de labios de luz

[...]

Hablabamos de Africa.

Un viento tibio nos traia su perfume célido de
mujer negra.

Revistr de Selvas Tovle@merntos 264

Estudos Literarios, Sinop, v. 18, n. 52, p. 260-270, jan./jun. 2025.



Senghor cree en la igualdad dentro de la diversidad, en que los diversos hombres se
muestren sensibles y unan razoén y corazén con los valores de sus razas (Cocaro; 1980).
Debido a esa diversidad, se ha buscado y encontrado en la vida y obra de Senghor una
marcada pertenencia fisica y espiritual a la region habitada por los sereres de su aldea de
Joal, asi como la relacion del autor con la civilizacién europea.

En Senegal, ¢l se habria impregnado tanto del animismo como de la doctrina
cristiana. La mencion a ese sincretismo esta muy presente en su poesia, como por ejemplo

en “Totem” (Senghor, 1980, p.63):

Lo tengo que esconder en lo mas intimo de mis
venas

Ancestro de piel tempestuosa surcada de relampagos
y de rayo

Mi animal guardian, lo tengo que esconder

Para no romper la barrera de los escandalos.

El es mi sangre fiel que requiere fidelidad

Protegiendo mi orgullo desnudo contra

Mi mismo y la soberbia de las razas felices.

El animismo al que adhiere el autor es el que lo representa y, a su vez, debe
esconder para poder relacionarse con los otros, con los que rechazan otras creencias. No
obstante, la critica no siempre estara de acuerdo con la importancia de las caracteristicas
magicas del animismo en su obra. Cocaro (1980), por ejemplo, propone una lectura en voz
alta de los poemas para tomar distancia y encontrar en ellos “dos elementos que sobresalen
inmediatamente: el ritmo y el espiritu de la tierra” (p. 20).

Se trata de un locus que no es occidental, porque Senghor, poeta, politico, hombre
de letras y promotor de la diversidad cultural, es un pensador no-occidental (Cuende
Gonzalez, 2008, p.36, a pesar de su formacion académica y gran parte de su vida haberse
desarrollado en Europa.

Su poesia le canta a la tierra de su raza, de hombres y mujeres a los que el yo-lirico
les alaba la fuerza, la fortaleza y belleza. Se destaca una “extraordinaria vitalidad” a la que
Suzanne Césaire (2020, p.3) intuye como salvadora de los pueblos diasporizados.

De igual forma, Gonzalez (2008, p.37), sostiene que la nocion de “fuerza vital” que

conforma el nucleo del pensamiento negro-africano se percibe de forma diferente al

Revistr de Selvas Tovle@merntos 265

Estudos Literarios, Sinop, v. 18, n. 52, p. 260-270, jan./jun. 2025.



occidental. Se trata de una fortaleza que no tiene entidad fija, que puede mudar, crecer o
disminuir, fortalecerse o debilitarse. Esta concepcion de fuerzas impregna la vida del ser
negro-africano.

Para Senghor, la persona es un ser integral que se mueve constantemente de su
interior a lo exterior, entre el corazén y la razdn, entre el mito y la ciencia (Gonzailez,
2008). El defiende la idea de que el hombre negro puede reconocer lo sobrenatural en lo
natural, “el sentido de lo trascendente y la entrega amorosa en toda su obra” (p. 37).

La cultura africana involucra al hombre en una relacion del Yo con la naturaleza.
Asi, vemos que en “Méscara negra” (Senghor, 1980, p.56), la belleza de la mujer esta en

comunioén con el paisaje:

Ella duerme y reposa sobre el candor de la arena.
Koumba Tam duerme. Una palma verde vela la
fiebre de los cabellos, encobra la frente curva

Senghor publica este poema con posterioridad a Piel negra, mascaras blancas de
Frantz Fanon. Podria pensarse que funciona como un contrapunto al titulo de la

mencionada obra, ya que, en sus versos, la piel negra es enaltecida.

Cabeza de bronce perfecta y su patina de tiempo

Que no manchan afeites ni rubor ni arrugas, ni
huellas de lagrimas ni de besos

Oh rostro tal cual Dios te ha creado antes de la
memoria misma de las edades

Fanon es conocido por sus criticas a las posturas colonialistas, pero también por ser
objetivo con relacion a ciertas conductas de los pueblos colonizados. Para el psiquiatra y
filésofo caribeno, “el negro que quiere blanquear su raza es desgraciado” (Fanon, 2009, p.
43). En este sentido, en “Oracidn a las mascaras” (Senghor, 1980, p. 61) se saluda a todas

por igual:

iMascaras! jOh Méscaras!

Maéscara negra mascara roja, vosotras mascaras
blanquinegras

Mascaras de cuatro pozos desde donde sopla el
Espiritu

i Yo os saludo en silencio!

Revistr de Selvas Tovle@merntos 266

Estudos Literarios, Sinop, v. 18, n. 52, p. 260-270, jan./jun. 2025.



El rescate que el poeta hace de la funcidén de las mascaras, que ocultan la risa, que
despojan las arrugas de los rostros, se relaciona con la oposicidon a una cultura europea que

las ha discriminado y que ahora el poema resignifica en una danza con todas las mascaras:

He aqui que muere el Africa de los imperios — es la
agonia de una princesa lastimera

Y también Europa a la que estamos ligados por el
ombligo

Fijad vuestros ojos inmutables sobre vuestros hijos
que sufren el mando

En lo que respecta a la cultura, a aquellos que declaraban que la formacion de
Senghor era solamente francesa, Cdcaro se les opone al sostener que ese argumento carece
de consistencia. Si bien su critico argentino reconoce que la lengua francesa ha llevado su
poesia al mundo, lo universal en Senghor pasa por otro campo.

En lo referente a lo universal, esto se encuentra ampliamente manifestado a lo largo
de su obra, pero por supuesto, como destaca Aimé Césaire, “no por negacion, sino como
profundizacién de nuestra propia singularidad” (2006, p. 91).

En “Elegia de las saudades™ (Senghor, 1980, p. 100-104), tanto en el titulo del
poema como en el primer verso, aparece el vocablo portugués “saudade”, que evoca algo

mas complejo que nostalgia o afioranza:

Escucho en el fondo de mi el canto con voz de
sombra de las saudades.

El yo-lirico se pregunta acerca de una voz antigua que le llega y que podria provenir
de una gota de sangre portuguesa que corre por sus venas. Reconoce en su apellido una
deformacion del vocativo de cortesia “Senhor” (Sefior) de la lengua portuguesa. Festeja una
especie de vuelta a cierto origen, a una parte de ¢l, descendiente de un “bravo marinero

senegalés”, que en el pasado pudo haber sido renombrado por el capitdin de una nave

lusitana.
He recobrado mi sangre, he descubierto mi nombre
el otro afio en Coimbra, bajo la marana de los
libros.
g . , G .
Revistn de Setvas Tovle@merntos 267

Estudos Literarios, Sinop, v. 18, n. 52, p. 260-270, jan./jun. 2025.



De Senegal a la mayor universidad de Portugal, de la “noche de los bosques verdes,
alba de playas insolitas”, va el poeta a beber en los “muros blancos colinas de olivares”
(Senghor, 1980, p. 100) un mundo lleno de aventuras. Sin embargo, no se contenta con

buscar el origen de su apellido en un solo pais, sino que él quiere

jAh! Beber todos los rios: el Niger el Congo y el
Zambeéze, el Amazonas y el Ganges

Beber todos los mares de un solo trazo negro sin
censura sin acentos

Al beber (devorar) todos los libros de Coimbra, el yo-lirico se identifica con
personajes que cree recordar: un camellero moro, un guerrero, un capitan o marinero. Todo
el universo esta en los libros, asi como todas las latitudes con sus floras y faunas.

No obstante, la busqueda por su posible relacién con Portugal se quiebra cuando

deja de indagar y retorna a la importancia del concepto creado junto con Césaire y Damas:

Mi sangre portuguesa se ha perdido en el mar de
mi Negritud.

Lo universal que Aimé Césaire destaca en Senghor estd claramente presente en la
“Elegia de las Saudades”, pero si ¢l se siente ciudadano del mundo, haber luchado por
Francia lo marca particularmente y elige el retorno a su tierra.

Cuando acaba la guerra, vuelve a su pais. Sostiene Cocaro que esa experiencia
bélica lo torndé mas profundo, tanto a él como a sus escritos. Asi, lo registra con sentimiento

nostalgico en “A lo largo de todo el dia...” (Senghor, 1980, p. 51):

Heme aqui, buscando el olvido de Europa en el
corazon pastoral del Sine

En estos versos, se percibe la necesidad de preterir situaciones o hechos dolorosos
de una Europa, que no puede ser perdonada aun en el rezo de una “Plegaria de Paz”

(Senghor, 1980, p. 80-85), en la que el poeta ruega a su dios

iAh! Sefior, aleja de mi memoria a Francia que no
es Francia, esta mascara de bajeza y de odio sobre
el rostro de Francia

Revistn de Setvas Tovle@merntos 268

Estudos Literarios, Sinop, v. 18, n. 52, p. 260-270, jan./jun. 2025.



A pesar de que en la plegaria solicita el perdon, asi como ya se ha perdonado ( “ ...
sicut et nos dimittimus debitoribus nostris”)’, antes de la condonacion, el yo-poético no
economiza descripciones de los horrores que su pueblo padeciera por obra de la “Europa

blanca” (p. 81)

... que durante cuatro siglos de
luces ella ha escupido la baba y los ladridos de sus
mastines sobre mis tierras
Y los cristianos, abjurando de Tu luz y de la
mansedumbre de tu corazon
Han iluminado sus campamentos con mis pergaminos,
torturado a mis escribas, deportado a mis
doctores y a mis maestros-de-ciencia.

Por mucho que padeciera el pueblo negro-africano, le pide a su dios que perdone a
aquellos que han dado caza a sus hijos como si se hubiera tratado de animales salvajes.
Coloca en relieve el hecho de que el hombre blanco haya exportado diez millones de sus
hermanos en sus naves y exterminado a doscientos millones, y con cada pedido de perdon
menciona las aberraciones cometidas por los colonizadores franceses, y, lo que es peor aun,

que no cree que haya llegado a un final.

Sé bien que la sangre de mis hermanos enrojecera
nuevamente el amarillo Oriente, sobre los bordes
del Océano Pacifico que violan tempestades y
odios

Ano tras ano, sumando décadas, Senghor continud sosteniendo el concepto de
negritud. En ocasién de la Internacional Socialista realizada en Madrid en 1980, el politico
y poeta dio una entrevista para el diario £/ Pais en la que ratificd que la negritud no era
s6lo una cuestion de piel, sino una filosofia. La negritud habia superado sus planteamientos
iniciales para convertirse en una forma de cultura, en una autentificacion, en la
identificacion de la cultura negra (Ansén para El Pais, 1980). Senghor pensaba en ese

tiempo que los africanos ya eran conscientes de ello.

3 «...asf como perdonamos a nuestros deudores”. Traduccion nuestra.

Revistn de Setvas Tovle@merntos 269

Estudos Literarios, Sinop, v. 18, n. 52, p. 260-270, jan./jun. 2025.



Referencias

ANSON, Luis Marfa. Leopold Senghor: La negritud es el conjunto de valores de la raza
negra. Diario El Pais. 11 de noviembre de 1980.
https://elpais.com/diario/1980/11/12/internacional/342831608 850215.html. Acesso em: 24
jun. 2024.

CESAIRE, Aimé. Discurso sobre el colonialismo. Madrid: Ediciones Akal S.A, 2006.

CESAIRE, Suzanne. El gran camuflaje. Trad. Candela Gencarelli. Polémicas feministas N°
4, p. 01-07, 2020.

COCARO, Nicolas. Estudio preliminar. /n: SENGHOR, L.S. Poemas de la negritud.
Buenos Aires: Emecé Editores, 1980. p. 11-47.

CUENDE GONZALEZ, Ma. Jesus. Aproximacién al pensamiento de L. S. Senghor.
Magister. Revista Miscelanea de Investigacion, N° 22, p. 35-56, 2008.
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/2774884.pdf. Acesso em: 25 jun. 2024.
FANON, Frantz. Piel negra, mdscaras blancas. Madrid: Ediciones Akal, 2009.
MEDINA, Celso. Senghor y Césaire: la vuelta de Africa. Contexto. Revista Anual de
Estudios Literarios. Vol. 23 - Nro. 25, p. 51-62, 2019.
http://erevistas.saber.ula.ve/index.php/contexto/article/view/15722/21921926820. Acesso
em: 24 jun. 2024.

SENGHOR, Léopold Sédar. Poemas de la negritud. Trad. Nicolas Cocaro y Julio Alvarez
con colab. de Nadia Haurie. Buenos Aires: Emecé Editores, 1980.

Recebido em: 17/10/2024

Aceito em: 19/04/2025

Revistr de Selvas Teete @rnerteos 270

Estudos Literarios, Sinop, v. 18, n. 52, p. 260-270, jan./jun. 2025.


https://elpais.com/diario/1980/11/12/internacional/342831608_850215.html
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/2774884.pdf
http://erevistas.saber.ula.ve/index.php/contexto/article/view/15722/21921926820

