
TRÍADE FUNDACIONAL DA POÉTICA MOÇAMBICANA 

 

FOUNDATIONAL TRIAD OF MOZAMBICAN POETICS 

 

Vanessa Pincerato Fernandes1 

Marinei Almeida2 

 

RESUMO 
 

A poética moçambicana reflete a complexidade das influências literárias no país, com 
poetas como José Craveirinha, Virgílio de Lemos e Rui Knopfli assumindo papéis 
centrais. Enquanto alguns autores mimetizavam padrões europeus, esses três poetas 
conectaram-se à terra moçambicana, consolidando uma literatura moderna e 
nacionalista. Essa poética surge nas páginas impressas de periódicos como o suplemento 
literário O Brado Africano (1918-1974). Este foi crucial para a manifestação de ideias 
nacionalistas e a resistência cultural, culminando no fortalecimento dos ideais de 
independência. A partir disso, discute-se nesse trabalho como a poética de José 
Craveirinha, Virgílio de Lemos e Rui Knopfli formam o pilar de uma poética 
moçambicana. As produções desses poetas consolidaram uma “poética da voz real de 
Moçambique” (Ferreira, 1977), um estudo que parte do periódico O Africano (1908) e 
vai até a publicação de Charrua (1980). Por essas folhas literárias, observa-se que essa 
tríade não apenas construiu a identidade literária nacional como também contribuiu para 
elevar a “moçambicanidade” como essência da poesia contemporânea. 

 
Palavras-chave: Poética fundacional, José Craveirinha, Virgílio de Lemos, Rui 
Knopfli. 
 

ABSTRACT 
 
The Mozambican poetics reflect the complexity of literary influences in the country, 
with poets such as José Craveirinha, Virgílio de Lemos, and Rui Knopfli playing central 
roles. While some authors imitated European standards, these three poets connected 
deeply with Mozambican roots, consolidating a modern and nationalist literature. This 
poetics emerged in the printed pages of periodicals like the literary supplement O Brado 
Africano (1918–1974), which was crucial for the expression of nationalist ideas and 
cultural resistance, ultimately strengthening the ideals of independence. In this study, we 
discuss how the poetics of José Craveirinha, Virgílio de Lemos, and Rui Knopfli form 
the foundation of Mozambican poetics. Their works established a "poetics of 
Mozambique's true voice" (Ferreira, 1977), spanning from the periodical O Africano 
(1908) to the publication of Charrua (1980). Through these literary pages, it becomes 

2 Professora Doutora, UNEMAT. E-mail: marinei.almeida@unemat.br. 

1 Professora Doutora, IFMT – Pontes e Lacerda, Campus Fronteira Oeste. E-mail: 
vanessa.pincerato@ifmt.edu.br. 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 106 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 106-118, jan./jun. 2025. 



evident that this triad not only built the national literary identity but also contributed to 
elevating "Mozambicanity" as the essence of contemporary poetry. 
 
Keywords: Foundational poetics, José Craveirinha, Virgílio de Lemos, Rui Knopfli. 
 
Introdução 

Imbuídos do desejo de valorização da terra moçambicana, alguns poetas e 

jornalistas buscavam um arcabouço escritural mimetizado ao dos colonizadores, 

acabando por celebrar padrões civilizatórios europeus (Secco, 1999) enquanto, as obras 

de José Craveirinha e de Knopfli desempenham o papel de ligação com uma tradição 

fundadora da modernidade na literatura moçambicana (Leite, 2020). Essas perspectivas 

divergentes destacam a complexidade e as diferentes influências presentes na produção 

literária moçambicana. Discorreremos brevemente nesse tópico sobre a vida e obra de 

cada um dos três poetas (José Craveirinha, Virgílio de Lemos e Rui Knopfli), pois nosso 

intuito é mostrar a colaboração destes nos periódicos dos anos 1940 a 1980 e o porquê 

eles são considerados poetas fundacionais na próxima seção, aprofundaremos nossas 

discussões acerca de suas obras. Nesse sentido, indagamos: como estes poetas se 

colocam nas tendências e temáticas como vozes fundadoras da poesia e o que os tornam 

figuras incontornáveis para a caracterização de uma poética fundacional moçambicana?  

Para responder a essa pergunta, partimos do pressuposto que os referidos poetas 

estão na raiz da formação literária e assentimos que a poesia contemporânea não se 

afasta sobremaneira dessas raízes. 

 

Tríade Fundacional 

Em um cenário no qual poetas demonstram preocupação com a renovação da 

linguagem, a “moçambicanidade” é uma forma de resistência, porque “antes da efetiva 

ação colonizadora empreendida por Portugal na costa oriental da África, a literatura aí 

existente se constituía, sobretudo, enquanto voz” (Secco, 1999, p. 13). 

Voltemos um pouco na história com a publicação do suplemento literário O 

Brado Africano (1918-1974), no qual escritores locais tiveram espaço para publicações 

e “onde começam as manifestações nacionalistas, suporte da resistência cultural e dos 

ideais de independência política que se expandiram progressivamente até a luta de 

libertação nacional” (Santilli, 1985, p. 28). 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 107 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 106-118, jan./jun. 2025. 



Nesse contexto, José Craveirinha apresenta-nos uma poética que “[...] 

retransforma, exemplarmente, o conhecimento da língua e da literatura portuguesa, 

caldeando-se nas raízes da literatura oral moçambicana” (Leite, 2006, p. 141).  

Autodidata, Craveirinha abraça o jornalismo como profissão, tendo seu início em O 

Brado Africano. Posteriormente, também colaborou em outros jornais dirigidos por 

negros e mestiços, como Notícias e Tribuna, ao mesmo tempo em que mantinha 

colaboração em forma de crônica e ensaio nos jornais Notícias da Tarde, Voz de 

Moçambique, Notícias da Beira, Diário de Moçambique e Voz Africana (Ngomane, 

2002). Além do trabalho nos jornais, o poeta se empenhou ao longo de sua vida nas 

atividades políticas, nacionalistas que se estenderam até a independência de 

Moçambique, em 1975, sendo Caveirinha integrante da FRELIMO. Dadas suas 

atividades ligadas a movimentos políticos, esteve preso de 1965-1969 pela PIDE/DGS 

(A Polícia Internacional e de Defesa do Estado/Polícia Colonial Portuguesa), na Cadeia 

Central3. 

Diante de toda sua vivência e situações que moldaram o poeta para além do 

jornalismo, José Craveirinha, considerado figura tutelar da poesia moçambicana, é 

eleito primeiro Presidente da Assembleia Geral da Associação dos Escritores 

Moçambicanos, cargo que ocupou até 1987 e “em 1979, é escolhido para Membro 

Permanente do Júri do Prémio Lotus pela VI Conferência dos Escritores Afro-Asiáticos, 

realizada em Luanda, Angola” (Ngomane, 2002, p. 17). 

Há registros de Craveirinha em praticamente todas as antologias poéticas 

africanas de língua portuguesa ou de poetas moçambicanos4, além de ter publicado 

obras na Itália e em Portugal. Entre suas publicações, tem-se obras de poesia e contos e 

deixou muitos escritos (sobretudo poemas) inéditos. Abaixo citamos algumas de suas 

principais publicações: 

●​ Chigubo. Lisboa: Casa dos Estudantes do Império, 1964 (com treze poemas); a 

2ª Edição foi rebatizada Xigubo, com vinte e um poemas (Maputo: INLD, 

1980). 

4 Dentre as quais podemos citar: “Antologia da nova poesia moçambicana” AEMO, 1989; “Antologias de 
Poesia da Casa dos Estudantes do Império (1951-1963)”, Volume II Moçambique, UCCLA: S/L, 2014; 
“Antologia poética”, de 2010, que reúne a obra lírica de José Craveirinha, tem organização da poeta 
luso-moçambicana Ana Mafalda Leite e é uma publicação da Editora UFMG. 

3 Dados retirados de pesquisa realizada na obra de Ilídio Rocha 2000. 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 108 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 106-118, jan./jun. 2025. 



●​ Karingana ua Karingana. Lourenço Marques: Académica, 1974. 2ª Edição, 

Maputo: INLD, 1982. 3a Edição, Maputo: AEMO, 1996. 

●​ Cela 1. Maputo: INLD, 1980. 

●​ Maria. Lisboa: ALAC (África, Literatura, Arte e Cultura), 1988. 

●​ Babalaze das hienas. Maputo: AEMO, 1996. 

●​ Maria. Vol.2. Maputo: Ndjira, 1998 (Vol. 2). 

●​ Poemas de prisão. Maputo: Ed. Ndjira, 2003. 

●​ Poemas eróticos. Maputo; Lisboa: Moçambique Ed.; Texto Editores, 2004. 

(Póstumo) 

●​ Moçambique. Editora/Texto Editores, 2004 (póstumo). 

Dentre os prêmios recebidos por suas obras literárias e colaboração na imprensa, 

em 1991 seu reconhecimento alcançou o Prémio Camões, sendo este o mais destacado 

no universo cultural dos estudos literários de língua portuguesa. Craveirinha 

permaneceu vivendo em sua terra, Moçambique, até a data de 6 de fevereiro de 2003, 

quando morreu vítima de trombose, na cidade de Joanesburgo, África do Sul.  

José Craveirinha é o poeta mais importante e conhecido na literatura de 

Moçambique. Ele já se dizia irmão de Camões e Pessoa. Em sua escrita temos as 

expressões que remetem a uma vertente poético-narrativa de ruptura, permeada de “nós” 

e “eles”, de “irmãos” e “outros”, de “negro” e “branco”, de “grito” e “silêncio”, 

trazendo em seus versos uma grande contribuição para questões de cunho nacional. 

Sobre as obras do poeta, Fonseca e Moreira (2007, p. 53) afirmam que: 

 
Em Cela 1 e Maria, o “eu” poético identifica-se com o “sujeito da 
narrativa”. Essas últimas duas obras são um corolário da itinerância do 
poeta num clima de epopeia de que Xigubo e Karingana Ua 
Karingana são um registro. O poeta transfere-se da esfera de uma 
experiência coletivizante “narrada” em Xigubo, para uma escrita que 
individualiza a sua própria vivência em Cela 1 e Maria. (grifos 
nossos). 
 

Há especulações quanto ao teor da obra Maria (1988), alguns estudiosos 

discutem ser uma obra intimista, com poesia elegíaca, outros, defendem ser esta uma 

obra pelo viés da memória individual, conforme postula Secco (2020, p. 36): 

 
[...] da poesia de José Craveirinha, escrita durante o tempo colonial, 
cumpriu uma intervenção cultural regeneradora no seu tempo 
histórico, mas que os poemas da segunda fase do autor, publicados no 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 109 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 106-118, jan./jun. 2025. 



pós-independência, nomeadamente a partir das edições de Maria 
(1988, 1998) e de Babalaze das Hienas (1992) desconstroem a 
discursividade épica da sua poesia inicial. Semelhante substituição dos 
valores eufóricos e plenos, marcados por uma eloquência panegírica, 
por um tom pessoal e confessional, mostram-nos como a escrita da 
segunda fase poética de José Craveirinha se começa a aproximar do 
registo dramático da poesia de Knopfli. 
 

Vemos, contudo, uma poesia que perpassa o tempo cronológico, de forma que 

esta vai transcender o tempo, passando por todas as fases da literatura moçambicana. A 

obra Maria, que tem como título o nome da companheira de José Craveirinha, é 

publicado como homenagem à Maria, após a sua morte. Nesta, o poeta faz um balanço 

no qual avalia sua trajetória em um universo pautado por perdas. Nos poemas, Maria 

surge como protagonista pautada na discrição e timidez. De acordo com Leite (2020, p. 

36), “por um tom pessoal e confessional, mostram-nos como a escrita da segunda fase 

poética de José Craveirinha se começa a aproximar do registo dramático da poesia de 

Knopfli”.  

Com isso, Noa (2017), em seu texto Uma literatura na malha identitária, traz 

importantes considerações acerca da literatura enquanto culto da palavra e desta ter 

emergido e evoluído a partir do contexto colonial, “com todas as implicações e os seus 

correlatos sociopolíticos, culturais, linguísticos, éticos, vivenciais, etc.” (2017, p. 30). 

Por outro lado, Rui Knopfli, em sua “trama identitária” aproxima e harmoniza com os 

elementos que conflituam com José Craveirinha, portanto vemos em Knopfli, um poeta 

que: 

 
[...] oscilando entre a busca e a negação dessa busca, entre diferentes 
imaginários, entre os atos deliberados e outros não tão deliberados, 
entre sentimentos de pertença e de autoexclusão, entre o local e o 
universal, entre o ambíguo e o indubitável, entre o indivíduo e o 
grupo, entre, enfim, a igualdade e a diferença, que se dilatará a malha 
identitária não só da literatura moçambicana, mas também dos vários 
sujeitos nela representados (Secco, 2017, p. 31). 
 

Assim, Rui Knopfli “[...] vai, pois, fazer parte da plêiade de escritores 

responsáveis pelo estabelecimento de uma tradição fundadora da literatura 

moçambicana” (Noa, 1997, p. 117), de modo que o poeta abre as portas da poesia de sua 

terra, sobre a pluralidade e diversidade em meio a afirmação de pertença à terra. 

Rui Knopfli foi poeta, jornalista e crítico literário (1932-1997), nascido em 

Inhambane em Moçambique, estudou em Lourenço Marques e em Joanesburgo na 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 110 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 106-118, jan./jun. 2025. 



África do Sul. Filho de pais portugueses contava em sua ascendência com um bisavô 

suíço de quem herdou o sobrenome, segundo ele mesmo, “estranho”5. O poeta integrou 

um grupo de intelectuais que se opôs ao regime colonial durante as lutas pela 

independência de Moçambique. Enquanto jornalista, dirigiu o diário A Tribuna no 

período 1974-1975. 

O poeta Rui Knopfli fazia questão de ser reconhecido como africano, não 

“apenas” moçambicano. Ao lado de João Pedro Grabato Dias (nome literário do pintor 

António Quadros) trilhou um caminho memorável pelas palavras escritas, publicaram 

entre 1971 e 1972 a revista de poesia Caliban. Rui Knopfli editou ainda o caderno 

Letras e Artes da Revista Tempo (1970), no qual ficou conhecido por publicar traduções 

de numerosos poetas, a exemplo de T.S. Eliot, William Blake, Sylvia Plath, Kaváfis, 

Dylan Thomas, Ezra Pound, René Char e Octavio Paz. 

Rui Knopfli publicou O país dos outros (1959), Reino submarino (1962), 

Máquina de areia (1964), Mangas verdes com sal (1969), A ilha de Próspero (1972), O 

escriba acocorado (1978), Memória consentida – 20 anos de poesia (1982), O corpo de 

Atena (1984), Monhé das cobras (1997) e Obra poética (2003), edição póstuma. Viveu 

em Moçambique até os 43 anos. No ano que o país conquista a independência (1975), 

insatisfeito com os rumos do processo de descolonização do país, passou a viver em 

Londres como conselheiro de imprensa junto à embaixada de Portugal, atividade a qual 

se dedicou durante 22 anos até a sua morte, em 1997. Este poeta, para Leite (2006), 

convoca um espaço dramático para a sua escrita, permeada pelo telurismo local e ao 

mesmo tempo devedora de uma herança intertextual múltipla do ocidente (2006, p. 

141). 

Parte de sua obra foi escrita em Moçambique, contudo, após o período de 

independência, em 1975, vê-se deslocado de seu tempo e espaço, devido ao seu modo 

diferenciado de representar os ideais políticos do período pós-colonial. Rui Knopfli é 

um poeta que transita entre o ser africano e o estar na África. De acordo com Leite 

(2020, p. 26-27): 

 
Pessoa é uma das influências marcantes na escrita knopfliana. Em 
poemas como Pessoa revisited e O poeta é um fingidor é claramente 
evidenciada a radicação, mas o que Knopfli aproveita de Pessoa não é 
a fragmentação heteronímica, mas o modo pessoano de recriar o 

5 Poesia.Net, Número 385 – Ano 15 20-9-17. Acesso em 31/05/2023 às 10h31min. 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 111 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 106-118, jan./jun. 2025. 



sentido da angústia, a capacidade de o sujeito objectivar o seu próprio 
sentimento. Mesmo nos momentos mais líricos do autor se pode dizer 
que existe nele uma autoconsciência do fazer poético do sentimento, 
que parece ser a herança pessoana mais óbvia na escrita de Knopfli. 
 

A polêmica sobre a “nacionalidade” do poeta persiste até hoje. Por ser filho de 

europeus, nascido num país colonizado, há afirmações de que sua poesia não pode ser 

considerada moçambicana. Porém, o próprio poeta considerava-se africano. Podemos 

observar no livro País dos outros, o poema “Naturalidade”:  

 
Não sei se o que escrevo tem a raiz de algum 
pensamento europeu. 
É provável... Não. É certo, 
mas africano sou 
(Knopfli, 1959, p. 59) 

 

Um poeta do quotidiano e dos seus desassossegos, Rui Knopfli é sem dúvida e 

civilmente, um escritor moçambicano.  

A esfera da inspiração criadora e da revelação imagética permeia a produção 

poética de Knopfli, temas que serão abordados nesse estudo. Esses poemas capturam a 

essência do espaço moçambicano, configurando um discurso concatenado no qual as 

diversas nuances conferem singularidade à sua expressão poética. Assim, para Leite 

(2006, p. 141): “Craveirinha & Knopfli simbolizam também tal confluência; estes dois 

pilares sobre os quais assenta a poética moçambicana, que se revela a partir da década 

de 1980”. 

De acordo ainda com Leite (2020, p. 26), acerca do pilar que é constituído a 

poesia fundacional moçambicana, acrescenta-se o nome do poeta Virgílio de Lemos: 

 
Na mesma época, a escrita de Rui Knopfli abrindo-se para o mundo, 
transgride as fronteiras da sua terra e potencia, de outro modo, a 
pluralidade e diversidade na literatura moçambicana. Se em 
Craveirinha a ruptura decorre de um tom eloquentemente épico, 
centrado na temática social/cultural e na reivindicação da cultura 
oral, no caso de Knopfli, a afirmação de uma pertença à terra, 
convocada em constante dialogismo, estabelecido com a poesia de 
Eliot, Pessoa, Shakespeare, Camões, Drummond, Bandeira, emerge 
como uma diferente metáfora da modernidade literária em 
Moçambique. Esta prática intertextual com a poesia do mundo será 
também seguida por outro poeta da mesma linhagem, Virgílio de 
Lemos. 
 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 112 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 106-118, jan./jun. 2025. 



Virgílio Diogo de Lemos, conhecido por Virgílio de Lemos, poeta e jornalista 

moçambicano, nasceu em novembro de 1929 na Ilha de Ibo, Moçambique. O poeta 

Virgílio de Lemos dentre os vários heterônimos que criou, aqui destacamos três: Lee-Li 

Yang, pela escrita erótica; Duarte Galvão, pelo seu engajamento político e Bruno dos 

Reis, por uma produção de viés da crítica. Essa criação de heterônimos foi capaz de dar 

“vozes dissonantes” (Lemos, 2009, p. 391) à poética moçambicana. Vozes que se 

estabelecerão na diferença e que encontrarão na palavra da linguagem poética novos 

horizontes de existência.  

De origem de Ibo, Virgílio nasceu cercado de oceano. Investigar sua obra 

poética, ortônimo, e de seus heterônimos nos possibilita compreender as demandas do 

poeta contra o colonialismo opressor então vigente, abraçando várias feições e diversas 

identidades, carregando as influências das vanguardas e rompendo com os padrões da 

poesia colonial.  

Em torno da vida e obra desse poeta e seus heterônimos, veremos Virgílio como 

um poeta fundacional da poesia moçambicana, pela via da representação do Índico e da 

Ilha de Moçambique. Teremos, então, como corpo de análise uma poética banhada pelas 

águas assumindo os contornos de um processo de construção da história da nação pelo 

discurso da “moçambicanidade”. 

Sobre o processo heteronímico em Virgílio de Lemos, Maria Nazareth Soares 

Fonseca, em Literaturas africanas de língua portuguesa: percursos da memória e 

outros trânsitos (2008, p. 45), afirma que: 

 
A produção dos vários heterônimos dá mostra da luta empenhada, via 
literatura, contra o “império da razão’; demonstra o esforço para 
acompanhar inovações trazidas pelas vanguardas europeias e pelo 
modernismo brasileiro e romper com os paradigmas coloniais. A 
leitura assídua da obra de Fernando Pessoa e o fato de também ter 
vivido, como o poeta português, em Durban, na África do Sul, dão o 
mote para que o poeta, por diversas razões, assuma várias feições e 
diferentes identidades, como tentativa de levar a extremo as propostas 
das vanguardas, sobretudo o surrealismo, e o seu desejo de opor-se aos 
padrões racionais vigentes no contexto moçambicano de sua época. 
 

De um modo amplo, a produção poética de Virgílio de Lemos persegue um 

universo interior, apresenta uma poética da subjetividade, de cunho político e social. Se 

a “moçambicanidade” é uma invenção da literatura, Virgílio de Lemos contribui para a 

formação dessa identidade, evocando as águas índicas.  

Revista de Letras Norte@mentos ​ 113 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 106-118, jan./jun. 2025. 



Esse poeta é conhecido por ser um dos grandes impulsionadores do movimento 

literário moçambicano dos finais dos anos 1940 e anos 1950, lembremos aqui, que 

Virgílio de Lemos foi um dos fundadores e editores, juntamente com Domingos 

Azevedo e Reinaldo Ferreira, em 1952, da folha de poesia Msaho. 

Em 1954 Virgílio de Lemos foi processado pelo crime de desrespeito à bandeira 

portuguesa pela publicação, sob o heterônimo de Duarte Galvão, do “Poema a cidade” o 

qual se referiu à bandeira de Moçambique como “Kapulana vermelha e verde”. Vemos 

abaixo um trecho do referido poema: 

 
[...] Ah! Tantos desconhecidos mortos 
os que nasceram mais tarde 
não hão-de-gritar humilhados 
bayete-bayete-bayete 
à kapulana vermelha e verde 
se substituírem no tempo 
kapulanas de várias cores [...] 
(Lemos, 1999, p. 38). 
 

Logo após a absolvição, Virgílio colaborou entre 1954 e 1961 com a resistência 

moçambicana, escrevendo para vários periódicos como O Brado Africano, A Voz de 

Moçambique, Tribuna e Notícias. Entre os anos 1961 e 1962 o poeta foi preso, acusado, 

pela PIDE, de subversão com o propósito de ressaltar em suas publicações a 

Independência de Moçambique. Virgílio de Lemos é considerado um poeta ainda pouco 

estudado, leva em sua história a fama de ter abandonado sua pátria, ao deixar o país em 

1963, para fugir da perseguição da PIDE (Polícia Internacional e de Defesa do Estado). 

Contudo, com a publicação de Msaho (1952), fica conhecido pela sua irreverência. Com 

a publicação deste periódico, é lançado um novo olhar sobre a literatura moçambicana, 

propondo, figurativamente, um voltar-se para a ilha e, simultaneamente, buscar sair do 

isolamento6. 

Destaca-se em sua produção literária, escrita tanto em português, como em 

francês: Poemas do tempo presente (1960), na época a obra foi apreendida pela PIDE, 

Objet à trouver: cycle de Noirmoutier (1984), L'obscene pensée d’Alice (1989), Ilha de 

Moçambique: a língua é o exílio do que sonhas (1999), Negra azul (1999) e Eroticus 

Mozambicanus (1999), Jogos de prazer: Virgílio de Lemos e heterónimos: Bruno dos 

6 Dados retirados da obra de Ilídio Rocha 2000. 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 114 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 106-118, jan./jun. 2025. 



Reis, Duarte Galvao e Lee-Li Yang (2009)7 e ainda muitos poemas esparsos sem 

publicação8.  

Composta por uma escrita poética fragmentária, sintética, com imagens 

surrealistas, numa dimensão cósmica, Virgílio de Lemos, um dos vanguardistas da lírica 

moçambicana, não desprezou, no entanto, a crítica às injustiças sociais e a repressão 

colonial. Aborda, sobretudo, as temáticas sociais, da liberdade de desejos, das 

problemáticas existenciais e do erotismo. Segundo observa Secco (2006, p. 238), a lírica 

de Lemos, com versos curtos, incisivos, não se restringe à denúncia social, esta busca 

“[...] horizontes da liberdade, dando livre expressão aos desejos e às dúvidas 

existenciais”.  

Nesse cenário, os periódicos foram os mais efetivos instrumentos para 

disseminação das ideias e ideais anticoloniais, dos quais José Craveirinha, Virgílio de 

Lemos e Rui Knopfli fazem parte de uma geração que, 

 
[...] será a grande responsável pela construção da imagem da 
moçambicanidade, ao adotar estratégias deliberadas [...], na afirmação 
de uma identidade própria que se consuma na forma como se processa 
a recepção, adaptação, transformação, prolongamento e contestação de 
modelos e influências literárias (Secco, 2017, p. 17). 
 

Os poetas que trazemos para discussão da “moçambicanidade” perpassam por 

cada uma dessas fases: a fase colonial, nacionalista e pós-colonial. Por esse limiar, 

veremos no decorrer desse artigo a produção poética, os elementos que essa poesia trata, 

que formam o pilar da literatura moçambicana ecoarão nas produções do 

pós-independência9.  

Na fase colonial, uma parte significativa da produção literária tem sua temática 

centrada nas questões nacionalistas de Moçambique, contribuindo para a formação da 

identidade nacional moçambicana. A este propósito, Noa (2017, p. 15) aponta que O 

Brado Africano (1918) “defendia um nativismo quase militante”. Nesse cenário, temos 

José Craveirinha como precursor, expressando as necessidades de afirmação da cultura 

africana, conforme pontuam Macedo e Maquêa (2007). 

Na década de 1940, segundo Noa (2017, p. 16), surge uma geração “responsável 

por uma literatura vincada, sistemática e conscientemente, se procura firmar como 

9 Sobre as produções a partir de 1980 veremos no capítulo 3 deste trabalho. 
8 Fonte: https://ensina.rtp.pt/artigo/virgilio-de-lemos/ - acesso em 22/12/23 às 11h13min. 
7 Esta obra é uma coletânea com estudos críticos organizado por Ana Mafalda Leite. 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 115 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 106-118, jan./jun. 2025. 



moçambicana”. Nesse contexto, Itinerário (1941), publicado em Lourenço Marques, 

trazia a poesia em um cenário de efervescência política e, contudo, marcada por 

elementos da natureza e da cultura.  

Msaho marca a década de 1950, no que tange às produções poéticas. Esta revista 

literária, fundada por Virgílio de Lemos, traz à tona produções que vêm contribuir para 

uma proposta de vanguarda no sentido estético e ainda na produção poética de 

Moçambique, manifestando-se enquanto projeto de uma literatura própria. 

Com a Revista Caliban (1971), já na década de 1970, temos o nome de Rui 

Knopfli. De acordo com Noa (2017, p. 18-19), “assistimos à afirmação de um 

exuberante compromisso estético, ao mesmo tempo que vemos afinarem-se os 

contornos de uma literatura que tem na diversidade temática e estética um dos seus 

principais esteios”.  

Nesse caminho cronológico, a fase nacionalista (após a Independência em 1975) 

ganha corpo, voltada para uma literatura política e de combate, essa foi cultivada por 

escritores que militavam à frente da FRELIMO. Percebemos que na literatura produzida 

após o período de Independência, os autores assumem um tom individual e intimista 

com produções voltadas para suas próprias experiências na vivência no pós-colonial, 

como é o caso das produções apresentadas em Charrua, na década de 1980. 

 

Conclusão 

Nessa conjuntura, José Craveirinha, Virgílio de Lemos e Rui Knopfli, formam o 

pilar de uma poética que defende a cultura e os valores moçambicanos, inseridos em 

ambas as fases determinadas pelo processo político e histórico de Moçambique. Esses 

definem os ideais motivadores dos intelectuais da época, pois, conforme considera 

Ferreira (1977), produzem uma poética “da voz real de Moçambique” (Ferreira, 1977, p. 

79), ou seja, marcadamente moçambicana. Com efeito, a consciência do fazer literário, 

representada pelos autores dessa tríade, contribuiu para o elevar da literatura da 

“moçambicanidade” com uma poesia que abarca todas as fases no processo de 

consolidação da poesia moçambicana, a partir da publicação do periódico O Africano 

(1908) até a publicação de Charrua (1980). 

 

Referências: 
 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 116 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 106-118, jan./jun. 2025. 



CRAVEIRINHA, José. Antologia poética: José Craveirinha. Org. Ana Mafalda Leite. 
Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010. 
 
CRAVEIRINHA, José. Obra poética. Direção de Cultura da UEM. Maputo, Setembro 
de 2002. 
 
FONSECA, Maria Nazareth Soares. Literaturas africanas de língua portuguesa: 
projetos literários e expressões e nacionalidade. In: Literaturas africanas de língua 
portuguesa: percursos da memória e outros trânsitos. Belo Horizonte: Veredas & 
Cenários, p. 17-52, 2008. 
 
FONSECA, Maria Nazareth Soares. Literaturas africanas de língua portuguesa: 
percursos da memória e outros trânsitos. Belo Horizonte: Veredas & Cenários, 2008.  
 
FONSECA, Maria Nazareth Soares. MOREIRA, Terezinha Taborda. Panorama das 
literaturas africanas de língua portuguesa. Cad. Cespuc de Pesq., Belo Horizonte, nº16, 
p. 13-69, setembro de 2007. 
  
KNOPFLI, Rui. Breve relance sobre a actividade literária. Facho, nº 30, (Lourenço 
Marques): Ed. Sonap, Set/Out, 1974. 
 
LEITE, Ana Mafalda. Poesia moçambicana, ecletismo de tendências. In: Poesia 
sempre, Rio de Janeiro, Biblioteca Nacional, n. 23, ano 13, p. 139-142, 2006. 
 
LEITE, Ana Mafalda; PINHEIRO, Vanessa Riambau. O papel de Rui Knopfli na revista 
Caliban e no sistema literário moçambicano. Revista Ecos vol.29, Ano 17, n° 02, 2020. 
 
LEITE, Ana Mafalda.  Poéticas Fundacionais da Poesia Moçambicana. In: Dos 
percursos pelas Áfricas: a literatura de Moçambique. João Pessoa: Editora UFPB, 2020. 
 
LEMOS, Virgílio de. Eroticus moçambicanus: breve antologia da poesia escrita em 
Moçambique (1944/1963) / Virgílio de Lemos & heterônimos. Carmen Lúcia Tindó 
Secco (organização e apresentação). Rio de Janeiro: Nova Fronteira: Faculdade de 
Letras, UFRJ, 1999. 
 
LEMOS, Virgílio. A invenção das ilhas. Organização e posfácio de António Cabrita. 
Maputo: Escola Portuguesa de Moçambique, 2009. 
 
MACEDO, Tânia. MAQUÊA, Vera. Literaturas de Língua Portuguesa: marcos e 
marcas – Moçambique. São Paulo: Arte & Ciência, 2007. 
 
LEMOS, Virgílio de; AZEVEDO, Domingos de; FERREIRA, Reinaldo. Msaho – folha 
de poesia em fascículos. Lourenço Marques: Empresa Moderna, 1952. 
 
LEMOS, Virgílio. A invenção das ilhas. Organização e posfácio de António Cabrita. 
Maputo: Escola Portuguesa de Moçambique, 2009. 
 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 117 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 106-118, jan./jun. 2025. 



NGOMANE, Nataniel. José Craveirinha: nota biobibliográfica. Via Atlântica, São 
Paulo, n. 5,.14-18, 2002. 
 
NOA, Francisco.  Literatura Moçambicana: os trilhos e as margens. In: Moçambique: 
das palavras escritas. Orgs.Margarida Calafate Ribeiro e Maria Paula Meneses. 
Colecção: Textos/63. Porto, julho de 2008. 
 
NOA, Francisco. A escrita infinita. Maputo: Livraria Universitária Eduardo Mondlane, 
1998. 
 
NOA, Francisco. Da literatura e da imprensa em Moçambique. In RIBEIRO, F. 
&SOPA, A. (Coord) 140 anos de imprensa em Moçambique: estudos e relatos. Maputo: 
AMOLP, 1996, p. 237-241. 
 
NOA, Francisco. Império, mito e miopia: Moçambique como invenção literária. Lisboa, 
AS, Editorial Caminho, 2002. 
 
NOA, Francisco. José Craveirinha: para além da utopia. Via Atlântica, São Paulo, n. 5, 
.68-76, 2002. 
 
NOA, Francisco. Literatura Moçambicana: Memória e Conflito. Maputo, Imprensa 
Universitária, UEM, 1997. 
 
NOA, Francisco. Uns e outros na literatura moçambicana: ensaios. São Paulo: Editora 
Kapulana, 2017. 
 
ROCHA, Ilídio. A Imprensa de Moçambique. História e Catálogo (1854-1975). Lisboa: 
Edição Livros do Brasil, 2000. 
 
SECCO, Carmen Lucia Tindó. A magia das letras africanas: Angola e Moçambique: 
ensaios. 1. ed. São Paulo: Kapulana, 2021. 
 
SECCO, Carmen Lucia Tindó. Antologia do mar na poesia africana de língua 
portuguesa do século XX. Rio de Janeiro: Faculdade de Letras da UFRJ, 1999. 
 
SECCO, Carmen Lúcia Tindó. As Índicas Águas da (na) Poesia Moçambicana. 
Diadorim - Revista do Programa de Pós-Graduação em Letras Vernáculas da 
Universidade Federal do Rio de Janeiro, número especial, 2017. 
 
 

Recebido em; 19//12/2024 

 

Aceito em: 30/05/2025 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 118 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 106-118, jan./jun. 2025. 


