
GENEALOGIA DA RESISTÊNCIA: ESTUDO SOBRE ÁGUA DE BARRELA 
 
 

GENEALOGY OF RESISTANCE: STUDY ON ÁGUA DE BARRELA 
 

Jucieli Bertoncello1 
Ana Paula Peixoto2 

Gilmar Peixoto3 
 

 

RESUMO 

Este estudo analisa o romance Água de barrela (2018) de Eliana Alves Cruz, que traz as 
transformações sociais e econômicas no Brasil, perpassando pelo período da escravidão, 
abolição, guerras, revoluções e a marginalização da negritude. A força das mulheres e a 
resistência negra são evocadas nesse contexto. Partindo do pressuposto de que a obra 
retrata a história das seis gerações da família da autora, a valorização da ancestralidade 
histórica é trazida para o centro, destacando a barrela um alvejante feito à base de cinzas 
usado para branquear roupas, que simboliza a determinação e a luta diária pela 
sobrevivência. O objetivo é evidenciar a importância do reconhecimento da história e do 
respeito às raízes, além de destacar a bravura feminina que, apesar da crueldade de todo 
o processo escravocrata, continuou enfrentando a opressão na busca de melhores 
condições de vida para as próximas gerações. A análise baseia-se nos conceitos teóricos 
de Cida Bento (2022), Conceição Evaristo (1996, 2005 e 2022), Eliana Debus (2017) e 
Angela Davis (2016), entre outros. A escritora, que é jornalista de profissão, nos oferece 
uma visão crítica da época, que é um testemunho poderoso e inspira reflexões sobre as 
marcas deixadas pela escravidão. 
 
Palavras-Chave: Água de barrela, Eliana Alves Cruz, Genealogia, Escravidão. 

 

ABSTRACT 

This study analyzes the novel Água de barrela (2018) by Eliana Alves Cruz, which 
brings the social and economic transformations in Brazil, going through the period of 
slavery, abolition, wars, revolutions and the marginalization of blackness. The strength 
of women and black resistance are evoked in this context. Based on the assumption that 
the work portrays the history of the six generations of the author's family, the 
appreciation of historical ancestry is brought to the center, highlighting the lye, a bleach 

2 Mestranda em Letras, Linha de pesquisa “Estudos Literários”, pelo Programa de Pós-graduação em 
Letras PPGLetras, UNEMAT, Campus de Sinop, bolsista da CAPES. Email: 
ana.paula.peixoto@unemat.br  Lattes: http://lattes.cnpq.br/0243066642680904  

3 Graduado em Pedagogia pela UNEMAT, Campus de Juara. Email: gilmarpeixoto@hotmail.com Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/1859402533380553  

1 Doutoranda do Programa de Pós-graduação em Educação (ProPEd), Universidade do Estado do Rio de 
Janeiro - UERJ, bolsista da Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado do Rio de Janeiro - FAPERJ. 
Email: profjucieli@gmail.com  Lattes: http://lattes.cnpq.br/7127231636700285  

 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 408 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 408-421, jan./jun. 2025. 

mailto:ana.paula.peixoto@unemat.br
http://lattes.cnpq.br/0243066642680904
mailto:gilmarpeixoto@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/1859402533380553
mailto:profjucieli@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/7127231636700285


made from ashes used to bleach clothes, which symbolizes determination and the daily 
struggle for survival. The objective is to highlight the importance of recognizing history 
and respect for roots, in addition to highlighting the bravery of women who, despite the 
cruelty of the entire slavery process, continued to face oppression in the search for 
better living conditions for the next generations. The analysis is based on the theoretical 
concepts of Cida Bento (2022), Conceição Evaristo (1996, 2005 and 2022), Eliana 
Debus (2017) and Angela Davis (2016), among others. The writer, who is a journalist 
by profession, offers us a critical view of the time, which is a powerful testimony and 
inspires reflections on the marks left by slavery. 
 
Keywords: Água de barrela, Eliana Alves Cruz, Genealogy, Slavery 

 
 

1 Introdução 
 

O romance Água de barrela (2018) de Eliana Alves Cruz, explora a formação 

genealógica da família da autora, trazendo a representação da escravidão e a luta 

feminina. São histórias que permitem mergulhar em dolorosas lembranças que podem 

ser a mesmas que milhares de outras famílias negras brasileiras. 

 
Genealogia é o mapa das supostas ligações biológicas entre indivíduos 
e gerações, entendendo-se “geração” como a produção de 
descendentes ou o próprio conjunto de descendentes [...] Como 
ciência, é uma ciência auxiliar que trata da origem, evolução e 
dispersão das famílias, assim como os seus respectivos sobrenomes ou 
apelidos, sendo que, no passado, era feita exclusivamente pela elite e 
servia mais ao desejo de afirmar o prestígio das famílias e legitimar 
suas pretensões do que à documentação e preservação de sua história 
(Da Silva, 2019, p.197). 

 
A saga dos ascendentes africanos inicia-se em 1849, com Ewà Oluwa e Akin 

Sangokunle (Xangocunlé), capturados na África aos nove anos de idade e trazidos para 

o Brasil com centenas de negros. Essa narrativa revela como era o tráfico transatlântico, 

a escravidão no Brasil, as revoltas, até chegar à abolição, as mudanças sociais e ao 

desamparo que a população negra foi submetida. 

As mudanças sociais e econômicas foram acompanhadas ao longo do tempo pela 

árvore genealógica da família de Eliana, que é formada em sua maioria por mulheres. A 

barrela, um alvejante feito à base de cinzas, utilizado para branquear as roupas, torna-se 

um símbolo da luta diária pela sobrevivência e o sustento dessas mulheres, como Isabel, 

Anolina, Martha, Damiana e Dodó, que buscaram melhorar a vida das próximas 

gerações. 
 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 409 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 408-421, jan./jun. 2025. 



Desse modo, a obra traz para o centro a valorização da ancestralidade, 

resgatando a história familiar para que as memórias não sejam apagadas. O objetivo é 

evidenciar a importância do conhecimento e valorização das raízes históricas e destacar 

a bravura e força feminina diante das agruras da escravidão e da luta pela melhoria de 

vida através da educação. 

A análise se baseia nas investigações de Cida Bento (2022), Conceição Evaristo 

(1996, 2005, 2020), Eliana Debus (2017), Angela Davis (2016), entre outros. A 

narrativa de Eliana apresenta a perspectiva de que, apesar das estruturas sociais 

opressivas, era necessário resistir e lutar por direitos básicos como saúde e educação, na 

busca incessante de que as próximas gerações não tivessem como único destino a 

barrela. 

 

2 Desvendando a história da resistência  

Água de barrela, é a obra de estreia de Eliana Alves Cruz, vencedora em 2015 

do prêmio Oliveira Silveira da Fundação Palmares. Um romance memorialista, 

resultado de muitos diálogos familiares e pesquisa documental, que narra a saga de uma 

linhagem escravizada. Tia Nunu, apesar de ter esquizofrenia, um transtorno mental 

caracterizado por episódios contínuos ou recorrentes de psicose, é a principal fonte de 

conhecimento sobre a história da família da autora. As memórias ancestrais nos 

apresentam a dura realidade submetida a população negra durante o processo 

escravocrata e as marcas deixadas até os dias atuais. 

Eliana faz uso da sensibilidade e afetividade para adentrar ao universo das 

memórias de tia Nunu. A memória como percepção, interpretação das vivencias do 

sujeito, a partir da realidade enfrentada, o que permite compreender em detalhes 

momentos marcantes da época.  

 
Desse modo, entender a ancestralidade exige que o presente debruce 
sobre o passado respeitando seus antecessores, a memória exerce 
papel importantíssimo nesse fazer, pois por meio dela o tempo passado 
é reconstruído e consegue-se reler o tempo presente, bem como 
vislumbrar o tempo vindouro. A ancestralidade torna-se múltipla, não 
podendo entendê-la como única e homogêneas (Debus, 2017, p. 99). 
 

Ao evocar as memórias ancestrais, estamos resgatando lutas históricas e 

impedindo que sejam apagadas, com o ponto de vista dos que foram feridos. Somos 
 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 410 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 408-421, jan./jun. 2025. 



levados a enxergar as vivências através da narrativa, que é um resgate de histórias e um 

exercício que nos põe diante do passado, presente e futuro. Segundo Evaristo (2022) “A 

escrevivência não é a escrita de si, porque esta se esgota no próprio sujeito. Ela carrega 

a vivência da coletividade”.  

A narrativa inicia-se no aniversário da bisavó de Eliana, que completara 100 

anos. "Era o dia 27 de setembro de 1988. Cem anos antes, nascia Damiana, na cidade de 

Cachoeira, no Recôncavo Baiano. Quatro meses e quatorze dias após a promulgação da 

Lei Áurea" (Cruz, 2018, p. 28). 

Em Água de barrela, temos a memória como ponto crucial para a construção da 

narrativa. Marcas registradas em passagem da escrita do romance revelam recortes do 

passado com Ẹwà Oluwa e Akin Sanokunlé, que foram capturados na África e trazidos 

para o Brasil em 1849, época de proibição do tráfico negreiro no Brasil. Mesmo com a 

proibição, os escravos foram trazidos de modo clandestino por novas rotas e com muito 

mais crueldade. Tudo deveria ser escondido, e o que os brancos conseguissem trazer de 

escravos já era de grande valia. 

 
Foram atirados em um galpão apinhado de gente de todas as partes, 
em um local próximo à fortaleza. Para todos os efeitos, o tráfico 
estava proibido. Era uma Babel negra que não sabiam que existia 
cheirando a fezes, urina e a outros dejetos. O lugar tinha a pior comida 
provada por eles em suas vidas, mas podia ser considerado um 
aposento de luxo se comparado à embarcação que os faria singrar os 
mares por um tempo que não conseguiram medir em direção a um 
destino incerto e definitivo. Ao contrário do período legal do comércio 
de escravos, em que os traficantes tinham um cuidado ainda que 
mínimo com a “carga” para não perdê-la antes de chegar ao destino, 
agora valia qualquer coisa. O que viesse era lucro (Cruz, 2018, p.36). 
 

Após serem arrancados de suas origens, os sobreviventes dessa jornada cruel ao 

chegarem no Brasil, recebiam novos nomes: Akin tornou-se Firmino e Ewà, que estava 

grávida de Anolina, tornou-se Helena. “O escravo era batizado logo que chegava ao seu 

local de trabalho – fazenda ou cidade – recebendo um nome 'cristão'. Devia esquecer a 

forma pela qual era chamado no seu lugar de origem” (Pinsk, 2010, p. 60). 

 
Um homem vestido de preto a quem chamavam de “padre” foi 
passando a fila em revista e molhando cada um com a água que 
pegava dentro de uma pequena cabeça prateada, ele dizia palavras 
estranhas e, pelo que entenderam, estava lhes dando novos nomes. 

 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 411 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 408-421, jan./jun. 2025. 



Atrás do homem de negro, vinha outro que parecia um assistente [...] 
O rapazola cochichou algo no ouvido do padre. Este sorriu e decretou: 
“Firmino”. Só muitos anos mais tarde, também por um padre, saberia 
que o nome vem do latim e significa “firme, constante, vigoroso” 
(Cruz 2018, p. 39). 
 

Essa prática da mudança de nome era uma forma de controle e opressão, 

forçados a abandonar suas identidades e culturas de origem. A mudança era uma forma 

de negar a humanidade e a dignidade dos escravizados, pois eram vistos como 

propriedades e não como seres humanos com direitos e identidades próprias. 

O romance nos apresenta dona Joanna Maria da Natividade Tosta, considerada 

muito devota. “Sempre com seu bispo ao lado, visto que era religiosa ao extremo de 

pensar que foi verdadeiramente eleita para a santidade” (Cruz, 2018, p. 50). Assim, 

pode-se refletir o quanto a igreja católica era influente naquela época, conivente e 

beneficiaria do processo escravocrata.  

A religiosidade de dona Joanna escondia a crueldade que tratava seus escravos, 

proferindo diversos castigos em nome de Deus. Nas orações de todas as manhãs, ao ser 

confrontada com o mutismo da mestiça Felipa, bem como sua resistência em pronunciar 

a reza matinal, motivou a matriarca a cortar a língua da escrava por não repetir com ela 

a oração da ladainha.  

 
Naquela fatídica manhã, estavam exaustos, pois era época das 
colheitas e tinham uma jornada de 14 horas ou mais na plantação, 
entre folhas cortantes feito facas, cobras, insetos e o chicote sempre 
pronto do feitor. A alimentação não era suficiente para o peso que 
carregavam diariamente, quase não sobrava tempo para cultivarem 
suas pequenas roças e assim reforçar as refeições.  
A mestiça chamada Felipa cansou. Todos repetiam a reza da manhã e 
ela, de pé como o restante, não abria os olhos nem os lábios para dizer 
palavra (Cruz, 2018, p.51). 
 

Felipa agora estava silenciada, um silêncio imposto a milhares de negros por 

seus senhores. O período escravocrata foi marcado pela exploração e desumanização do 

negro. As mulheres recebiam os mesmos castigos físicos que os homens e ainda tinham 

seus corpos violados, sendo abusadas e usadas como objetos sexuais para seus senhores. 

Assim, teve início o processo de miscigenação. 

 
Ela permanecia imóvel, como que congelada. Quando ele se sentiu 
satisfeito, dormiu com roncos altos e ela ficou ali encolhida. Os 

 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 412 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 408-421, jan./jun. 2025. 



homens pareciam ter ido embora. Lentamente, ela se moveu para 
levantar-se. Sentia dores e queria fugir dali, mas foi puxada de volta 
para a cama com a tradicional violência e aquilo durou ainda até o dia 
clarear (Cruz, 2018, p.103). 

 
A jovem Anolina foi estuprada, assim como outras milhares de mulheres negras, 

sem direito de defesa ou de ter o corpo respeitado. Ela engravidou, sem saber se o filho 

era do sinhô Francisco, que a abusou, ou de Alexandre, seu grande amor. Assim nasceu 

Martha. Segundo Davis (2016, p. 36), “era uma arma de dominação, uma arma de 

repressão cujo objetivo oculto era aniquilar o desejo das escravas de resistir”. 

 
Tendo sido o corpo negro, durante séculos, violado em sua integridade 
física, interditado o seu espaço individual e social pelo sistema 
escravocrata do passado e hoje ainda por políticas segregacionistas 
existentes em todos, ou senão, em quase todos os países em que a 
diáspora se acha presente, coube aos descendentes dos povos 
africanos, espalhados pelo mundo, inventar formas de resistências 
(Evaristo, 1996, p. 81). 
 

Martha, filha de Anolina, já nasceu livre pela Lei do Ventre Livre, promulgada 

em 1871, que declarava a condição de livres os filhos de mulher escrava nascidos desde 

a data. “Para ela, a Martha teve a sorte de nascer depois da tal lei que deixava livres os 

bebês, os ingênuos” (Cruz, 2018, p. 130). 

O romance nos traz outros exemplos de violência enfrentado pelas mulheres 

negras durante o processo escravocrata, a obrigação de ser amas de leite dos filhos dos 

senhores. "O leite da escrava era antes de qualquer coisa para alimentar os filhos da 

Sinhá. Sua cria não era uma prioridade. O filho da cativa tinha como função, quando 

muito, fazer com que o leite da mãe não secasse" (Cruz, 2018, p. 133). 

 
Existe uma outra mentira histórica que afirma que o negro aceitou 
passivamente a escravidão, adaptou-se a ela docilmente porque, afinal, 
os senhores de escravos luso-brasileiros foram muito bons e cordiais. 
E, como prova disso, dizem que a mãe preta foi o modelo dessa 
aceitação. Mas a gente pergunta: ela tinha outra escolha? Claro que 
não, pois era escrava e justamente por isso foi obrigada a cuidar dos 
filhos de seus senhores (Gonzalez, 2020, p.184). 
 

A luta pela sobrevivência era constante, além do trabalho extenuante, as doenças 

e epidemias como: febre amarela, varíola e cólera dizimaram milhares de negros, 

 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 413 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 408-421, jan./jun. 2025. 



somados ao descaso e ao triste cenário insalubre das aglomerações urbanas e suas valas 

negras a céu aberto.  

As revoltas dos escravizados pela tão sonhada liberdade tinham em Firmino o 

retrato de toda bravura contra a escravidão. Inclusive, ele aceitou ir lutar na Guerra do 

Paraguai em troca da carta de alforria. Diante da crueldade enfrentada, era melhor ir 

para a guerra do que permanecer servindo aos senhores e seus chicotes, sempre prontos 

a colocar em prática os mais horrendos castigos. 

Água de barrela apresenta as mudanças sociais e a realidade da época.  Em 13 

de maio de 1888, a Lei Áurea é promulgada, a escravidão em todo o território brasileiro 

foi extinguida. Apesar da importância da lei, não houve amparo à negritude, jogada à 

própria sorte. Os brancos enriqueceram à custa da exploração e objetificação do negro, 

que, diante da não integração e suporte, foram marginalizados.  

 
Quando anunciaram a lei, foi uma festança, uma zoada, uma alegria... 
Mas ela sentia que o negócio não estava bom. Não era essa a liberdade 
que eles queriam. Sem trabalho, sem terra, com a polícia no pé, com 
medo do presente e do futuro (Cruz, 2018, p.131). 
 

Os anos de trabalho forçado não foram reparados. A lei que prometeu liberdade 

não trouxe a dignidade social e econômica que a população negra deveria ter. “A 

liberdade deles não valia lá grande coisa, pois continuavam presos aos donos por 

amarras poderosas” (Cruz, 2018, p. 140). 

A realidade é que essa liberdade foi limitada pelas amarras sociais que 

mantiveram os ex-escravizados e seus descendentes em posições de subalternidade. 

Sem acesso a moradia digna e condições de vida decentes, enfrentaram enormes 

desafios para ascender socialmente, independentemente de seu mérito e competência. 

As oportunidades não eram igualitárias, e a engrenagem social os submeteu a formas de 

trabalho precárias, com salários baixos e condições de sobrevivência difíceis. 

Ao longo da narrativa acompanhando a realidade social e histórica, a família de 

Eliana aumenta com o nascimento de novas crianças, todas mulheres. “[...] pois se a 

vida era mais dura para os negros, piorava bastante se esse negro fosse mulher” (Cruz, 

2018, p. 131). 

O título do romance faz referência às mulheres que, ao longo dos anos, 

desempenharam a função de cuidar das roupas dos senhores e senhoras brancos. Essa 
 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 414 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 408-421, jan./jun. 2025. 



tarefa era desempenhada por mulheres escravizadas e, posteriormente, por empregadas 

domésticas. Essa abertura da narrativa permite explorar as complexidades da história 

das mulheres negras e suas lutas pela sobrevivência e dignidade em uma sociedade 

marcada pela desigualdade racial e de gênero. 

 
Aqueles moços e moças que ali estavam certamente nunca tinham 
visto uma barrela – aquela água com cinzas de madeira que se 
colocava na rouparia para branqueá-la. Agora tudo é na máquina, 
batido com sabão em pó e ponto final. Antigamente lavar roupa era 
um longo processo artesanal. Primeiro se esfregava e batia-se bem; 
depois era colocar um pouco no molho da água de barrela, enxaguar 
mais e pôr no sol para quarar. Quando os panos secavam, entrava em 
ação o pesado ferro de engomar, que deslizava em cima do tecido com 
algumas gotas de água de cheiro. Vinco por vinco. Gola por gola. 
Pronto. Tudo perfumado. Tudo branco (Cruz, 2018, p. 27). 
 

No período pós-abolição, a falta de medidas de restituição e apoio, perpetuou a 

desigualdade social e econômica. Como resultado, essas mulheres foram relegadas a 

trabalhos subalternos, sem oportunidades de ascensão social. A luta pela sobrevivência 

e a busca pela mudança de realidade após tantos momentos de dor, fizeram Martha 

mudar-se para a capital Salvador. “Martha vendia tudo o que podia e onde encontrasse 

espaço. Uma comerciante nata” (Cruz, 2018, p. 181).  A luta de Martha era que suas 

filhas, tivessem uma vida diferente, livre do servir aos senhores e ter a miséria como 

destino. Era necessário lutar pela quebra do ciclo de exploração. 

 
Martha não era escravizada desde o ventre de Anolina, mas sua vida 
não era muito diferente da que a mãe tinha vivido, e isto a incomodava 
demais. Adônis trabalhava duro na roça, na pescaria e no mercado. 
Não faltava nunca ao compromisso do dinheiro com os patrões. Ele 
era orgulhoso demais com isso (Cruz, 2018, p.161). 
 

Na capital Salvador, iniciou uma jornada de luta para manter ela e suas filhas 

com o sonho de uma vida melhor, viu a necessidade de educá-las para que assim, 

pudessem ter condições melhores de vida. “Assim, ao lado dos tachos de doces que 

seriam vendidos, estava sempre a barrela esquentando no fogão para alvejar 

semanalmente lençóis, vestidos, lenços, anáguas e toalhas” (Cruz, 2018, p.176). 

Martha ao buscar a ajuda do coronel Iaiá Bandeira, carregava a esperança de que 

ele utilizasse de sua influência aristocrática e religiosa para conseguir vagas para suas 

filhas Damiana e Maria da Glória (Dodó), no educandário de moças.  
 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 415 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 408-421, jan./jun. 2025. 



O coronel duvidava de que as meninas fossem capazes de prosperar no 

educandário, questionando sua capacidade intelectual. Não acreditava que tivesse 

cabeça para os estudos. Pensamentos cruzaram sua mente, refletindo sobre a perda de 

serviçais leais, que lhes fornecesse mão de obra gratuita ou mal remunerada. 

O Colégio Nossa Senhora da Salette era conduzido pelas irmãs de caridade, ao 

abrir vagas para jovens que nasceram sob a Lei do Ventre Livre ou filhas de ex-escravos 

pobres, Martha encontrou a oportunidade que esperava para mudar o destino de suas 

filhas. Damiana entrou para o colégio por conta da indicação do coronel Iaiá Bandeira 

que logo pediu uma compensação a Martha pela ajuda. 

 
Maria da Glória ficaria na casa da família em Salvador, a princípio 
indo e voltando com a mãe quando fosse vender na capital, até que se 
adaptasse e pudesse passar a semana toda sozinha na casa. —Veja 
bem, Martha, o cativeiro acabou. Os tempos são outros. Ela será 
apenas uma ajudante e receberá por isso — disse Iaiá Bandeira. (Cruz, 
2018, p. 195). 
 

Maria da Glória (Dodó) foi a compensação pedida pelo coronel por ajudar na 

indicação para a escola, Dodó trabalharia para a família do coronel, na promessa de que 

teria seus direitos respeitados e sendo tratada com o falso discurso de que também faria 

parte da família, apesar de livre permaneceu no cativeiro até a morte por exaustão de 

tanto trabalho e exploração.    

 
Enquanto Damiana planejava o futuro com a família que se formava, 
Dodó parecia fadada a um único destino. Estava mais presa que nunca. 
Por intermédio de muitas chantagens — algumas emocionais e outras 
não —, Maricota foi cada vez mais encerrando a moça nos serviços 
dela. Primeiro ameaçava indiretamente de prejudicar Damiana com as 
irmãs da escola, depois de tirar Adônis da terra onde cultivava a roça. 
Martha sabia que aquela terra era tudo para ele (Cruz, 2018, p.224). 

 
Fora destinada a servir a mesma família que havia escravizado seus ascendentes, 

sob a condição de que sua irmã estudasse. A descrição de seu quartinho nos fundos da 

casa, onde mal cabia sua esteira, é um reflexo da desumanização e privação de liberdade 

que ela experimentou. Esse espaço pequeno e solitário simboliza seu lugar no mundo, 

marcado pela marginalização e pela exploração. 

No colégio Damiana não tinha as mesmas condições que as outras alunas, tinha 

sempre que limpar o que as outras sujavam, porém, devido a sua dedicação ainda 

 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 416 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 408-421, jan./jun. 2025. 



conseguiu ter noções de francês e de piano, sabia ler razoavelmente bem e tinha uma 

bonita letra. “Na verdade, a mão escrava/ Passava a vida limpando/ O que o branco 

sujava […] Eta branco sujão” (Bento, 2022, p.46).   

Embora tenha tido a oportunidade de ingressar na escola para meninas e adquirir 

conhecimentos legitimados, Damiana enfrentou limitações significativas em sua 

capacidade de se apropriar desses saberes. Isso ocorreu porque ela era obrigada a dividir 

seu tempo entre os estudos e o trabalho, realizando serviços de limpeza para as famílias 

mais abastadas. Essa dupla jornada limitou sua capacidade de se dedicar plenamente aos 

estudos e explorar seu potencial. 

As circunstâncias adversas a obrigaram a trabalhar como lavadeira e passadeira 

para sustentar sua família, limitando suas oportunidades de mobilidade social. As 

amarras sociais e econômicas que a prendiam impediram que sua educação se traduzisse 

em ascensão social. A complexidade da relação entre educação e mobilidade social, 

mostra como fatores externos podem influenciar o destino das pessoas e perpetuar 

desigualdades. 

A narrativa destaca a interseção entre classe social e gênero, ao mostrar como as 

oportunidades de educação e desenvolvimento podem ser limitadas pelas circunstâncias 

socioeconômicas e pelas responsabilidades laborais. 

Cruz nessa obra relata também momentos marcantes da história, como o 

bombardeio a Salvador, em 1912, nas lutas políticas entre as oligarquias provincianas 

nos primeiros anos da República Velha, bombardeio este que matou Firmino e Isabel; a 

batalha de Waterloo; o bando de lampião aterrorizando o país; e o movimento sufragista 

através da personagem Lili Tosta que no início não teve suas ideias levadas a sério até a 

tão sonhada conquista de direitos políticos pelas mulheres. 

 
Feita a paz entre governo e paulistanos, veio a Constituição de 1934 e 
a grande vitória para Lili Tosta: o voto feminino. Ela estava louca de 
felicidade e rodopiava pela casa quando soube que estava 
sacramentado. — Agora vamos poder participar da vida do país, 
Damiana! Podemos seguir agora destemidas para o futuro! Sabe o que 
isso significa? (Cruz, 2018. p.268) 

 
Damiana a primeira da família a estudar em escolas convencionais, acreditava 

que a educação era o caminho para a melhoria de vida, assim fez tudo o que podia para 

 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 417 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 408-421, jan./jun. 2025. 



mudar a realidade de seus descendentes. Celina sua filha tornou-se professora, um 

orgulho para a família. 

 
Ela carregava o mais velho para todos os lugares onde achasse que ele 
poderia adquirir um saber diferente, que os fizesse se igualar ou 
superar em conhecimentos os brancos letrados. Depois de seu 
expediente na Câmara, era a hora de bibliotecas, teatros e salas de 
concerto (Cruz, 2018, p. 294). 
 

Anolina (Nunu) a outra filha de Damiana e uma das fontes de pesquisa para a 

escrita deste livro tinha esquizofrenia. O problema mental de Nunu era um grande 

desafio para a família, o conhecimento sobre esquizofrenia era limitado na época, o que 

dificultava o diagnóstico e o tratamento adequado. Com os surtos frequentes, muitas 

vezes fora internada, sedada e colocada em máquinas de choque, apesar dos sofrimentos 

físicos sua memória continuou intacta, sempre que era convidada através do diálogo a 

falar sobre a história da família.   

 
Fala com os pais, avós, parentes e conhecidos como se estivessem 
vivos e é capaz de descrever cenários com uma riqueza de detalhes 
impressionante para uma idosa de mais de 90 anos, que passou por 
eletrochoques e medicações pesadas a vida toda. Ela não anda sem 
ajuda e não enxerga, mas seus olhos parecem abertos para dentro dela 
mesma. Comecei a conversar como se também estivesse vivendo lá, 
como se estivesse convivendo com todos eles. Bingo! Ao longo de 
muito tempo conquistando sua confiança, abriu-se o baú de Nunu 
(Cruz, 2018, p.308). 
 

Os filhos de Celina seguiram a receita de Damiana, a receita da educação. Eloá 

pai da autora Eliana formou-se em direito. Damiana muito orgulhosa com o neto fez 

questão de levá-lo até dona Maricota, que logo proferiu o seu discurso meritocrático por 

ele ter passado na conceituada Faculdade Nacional de Direito. “— A dificuldade não foi 

apenas para você, está claro? Todos os seus colegas também merecem felicitações” 

(Cruz, 2018, p.301). A meritocracia com a visão distorcida da realidade, onde o sucesso 

é atribuído apenas ao esforço individual, sem considerar os privilégios e obstáculos que 

cada pessoa enfrenta. “— Bem… no caso dos outros, dona Maricota…no caso de 

pessoas mais abastadas e poderosas eu não sei, mas no meu caso eu tinha que passar 

neste vestibular. Era isso ou isso. Não era uma opção” (Cruz, 2018, p.302). Não há 

igualdade se o ponto de partida não for o mesmo. 

 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 418 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 408-421, jan./jun. 2025. 



Assim, sem a devida reparação, o caminho tornou-se mais árduo para a quebra 

de ciclos do trabalho doméstico e da barrela, com acesso a políticas públicas e 

educação, os outros netos de Damiana também se formaram, Einar formou-se em 

Enfermagem, Edmar especializou-se em trabalhos sociais e Elmar em Biblioteconomia. 

 
Nós, os que estamos prosseguindo o caminho deixado por eles, 
também enfrentamos o desafio de, ainda no século XXI, trabalhar para 
apagar as linhas divisórias que por tantos séculos nos deixaram à parte 
do banquete principal do país. Optamos pela “fórmula Damiana”, ou 
seja, a da educação (Cruz, 2018, p.304). 
 

Damiana viveu até os 104 anos ainda conseguiu ver Eliana Alvez Cruz formada 

em jornalismo, com a certeza de que depois de tanta luta as próximas gerações não 

teriam como único destino a barrela, foram e continuam sendo resistência na busca pelo 

respeito e igualdade de direitos. 

 
[...] Foram [...] essas mãos lavadeiras, [...] com seus movimentos de 
lavar o sangue íntimo de outras mulheres, de branquejar a sujeira das 
roupas dos outros, que desesperadamente, seguraram em minhas 
mãos. Foram elas que guiaram os meus dedos no exercício de copiar 
meu nome, as letras do alfabeto, as sílabas, os números, difíceis 
deveres de escola, para crianças oriundas de famílias semianalfabetas. 
Foram essas mãos também que folheando comigo, revistas velhas, 
jornais e poucos livros que nos chegavam recolhidos dos lixos ou 
recebidos das casas dos ricos, que aguçaram a minha curiosidade para 
a leitura e para a escrita. Daquelas mãos lavadeiras recebi também 
cadernos feitos de papéis de embrulho de pão, ou ainda outras folhas 
soltas, que, pacientemente costuradas, evidenciavam nossa pobreza 
[...]. (Evaristo, 2005, online) 
 

A narrativa Água de barrela tornou-se um testemunho poderoso que nos faz 

mergulhar em uma história de vida com mulheres fortes, seguindo a visão da realidade 

dos que foram escravizados e de sua vitória sob a opressão. 

 
É urgente fazer falar o silêncio, refletir e debater essa herança marcada 
por expropriação, violência e brutalidade para não condenarmos a 
sociedade a repetir indefinidamente atos anti-humanitários similares. 
Trata-se da herança inscrita na subjetividade do coletivo, mas que não 
é reconhecida publicamente. O herdeiro branco se identifica com 
outros herdeiros brancos e se beneficia dessa herança, seja concreta, 
seja simbolicamente; em contrapartida, tem que servir ao seu grupo, 
protegê-lo e fortalecê-lo (Bento, 2022, p.15). 
 

 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 419 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 408-421, jan./jun. 2025. 



Água de Barrela e árvore genealógica são metáforas poderosas que se 

entrelaçam para contar uma história profunda. Água de barrela denuncia o desejo do 

branco de se refletir no espelho, simbolizando a busca por identidade e pureza. Já árvore 

genealógica" representa a luta das mulheres e homens negros por suas raízes, por terra, 

por vida e por conexão com sua herança cultural. 

A árvore da vida é um símbolo de resistência e resiliência, destacando a 

importância da ancestralidade e da identidade negra. Essas metáforas se complementam 

para revelar a complexidade da experiência negra e a busca por dignidade e 

reconhecimento. 

Cruz ao trazer a ancestralidade histórica de sua família, resgata lutas ao não 

permitir que essas memórias sejam apagadas, nos levando a refletir sobre as marcas 

deixadas pela escravidão. 

 
3 Considerações finais 

 
A obra Água de Barrela de Eliana Alves Cruz, mostra uma visão profunda sobre 

as consequências da escravidão. Compreender a segregação e exploração é fundamental 

para construir um futuro mais justo. A autora contribui para isso com uma escrita 

engajada e comprometida contra o racismo e a desigualdade. Sua linguagem acessível 

permite ao leitor refletir sobre formas de combater discriminações, tornando esta obra 

essencial na literatura brasileira contemporânea. 

 
Não queremos mais aquilo que embranquece a negra maneira de ser. 
Não queremos mais o lento e constante apagamento da cor de terra 
molhada, suada, encantada... Queremos os remendos dos panos, nas 
tramas dos anos sofridos, amados.... E acima de tudo, 
apaixonadamente vividos (Cruz, 2018, p. 25). 
 

Damiana, Dodó e outras mulheres negras protagonizam histórias de resistência e 

superação durante o colonialismo brasileiro. Suas narrativas, antes silenciadas, são 

recontadas sob uma nova perspectiva, desafiando o mito da democracia racial e 

ressignificando vivências marcadas pela opressão e resistência. 

Água de Barrela é uma obra que denuncia a escravidão e busca reparação para 

os descendentes de escravizados, conscientizando sobre as injustiças históricas que 

permanecem presentes em nossa sociedade. É fundamental reconhecer e refletir sobre 
 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 420 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 408-421, jan./jun. 2025. 



essas injustiças, pois, embora a escravidão tenha acabado, suas marcas persistem em 

nossa realidade. 

 
Referências 

BENTO, Maria Aparecida da Silva. Pacto da Branquitude. São Paulo: Companhia das, 
2022.  
 
CRUZ, Eliana Alves. Água de Barrela. Rio de Janeiro: Editora Malê, 2018. 
 
DA SILVA, José Pereira. Os sobrenomes na onomástica e na genealogia. Revista 
Philologus/Círculo Fluminense de Estudos Filológicos e Linguísticos. V 25, n. 75, 
(set./dez.2019) – Rio de Janeiro: CiFEFiL, p.2516 - 2537. Disponível em: Vista do 181. 
Os sobrenomes na antroponímia e na genealogia 
 
DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. Tradução Heci Regina Candiani. – 1.ed. – São 
Paulo: Boitempo, 2016. 
 
DEBUS, Eliane. A temática da cultura africana e afro-brasileira na literatura para 
crianças e jovens. São Paulo: Cortez, 2017. 
 
EVARISTO, Conceição. Literatura negra: uma poética de nossa afro-brasilidade. 
Dissertação de Mestrado. PUC: Rio de Janeiro, 1996. 
 
EVARISTO, Conceição. Da grafia-desenho de minha mãe um dos lugares de 
nascimento de minha escrita. Texto apresentado na Mesa de Escritoras Afro-brasileiras, 
no XI Seminário Nacional Mulher e Literatura/II Seminário Internacional Mulher e 
Literatura, Rio de Janeiro, 2005. Disponível em: Nossa Escrevivência Acesso em 
16/01/2025. 
 
EVARISTO, Conceição. A escrevivência carrega a escrita da coletividade. IEA: 2022  A 
escrevivência carrega a escrita da coletividade, afirma Conceição Evaristo — Instituto 
de Estudos Avançados da Universidade de São Paulo Acesso em: 19/01/2025.  
 
GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Rio de Janeiro: Editora 
Schwarcz, 2020. 
 
PINSKY, Jaime. A escravidão no Brasil. São Paulo: Contexto, 21. ed., 2010. 
 
 
 
 
Recebido em: 29/01/2025 
 
Aceito em: 30/05/2025 

 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 421 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 408-421, jan./jun. 2025. 

https://www.revistaphilologus.org.br/index.php/rph/article/view/630/681
https://www.revistaphilologus.org.br/index.php/rph/article/view/630/681
http://nossaescrevivencia.blogspot.com/2012/08/da%20grafia-desenho-de-minha-mae-um-dos.html
http://www.iea.usp.br/noticias/a-escrevivencia-carrega-a-escrita-da-coletividade-afirma-conceicao-evaristo
http://www.iea.usp.br/noticias/a-escrevivencia-carrega-a-escrita-da-coletividade-afirma-conceicao-evaristo
http://www.iea.usp.br/noticias/a-escrevivencia-carrega-a-escrita-da-coletividade-afirma-conceicao-evaristo

