
 

ROMANCE DE ASILO, DE ANDRÉ MONTEIRO: ACADEMICISMO E 
REFLEXÕES APORÉTICAS FILOSOFIA E POESIA 

 
 

ROMANCE DE ASILO, DE ANDRÉ MONTEIRO: ACADEMICISMO Y 
REFLEJOS APORÉTICOS FILOSÓFICOS Y POÉTICOS 

 
 

Bárbara Inês Ribeiro Simões Daibert1 
Juliana Silva Cardoso Marcelino2 

 
 
 

RESUMO 
 

Este artigo propõe apresentar o Romance de Asilo (2019), escrito por André Monteiro, 
no qual o narrador, através dos fragmentados capítulos engendra discussões a respeito 
do que seria a identidade dentro de um universo “corcunda”, academicista, no qual 
teorias filosóficas e poéticas são colocadas em um espaço aporético do acontecimento. 
Objetiva-se atravessar esta narrativa, que está em constante movimento, os encontros e 
as rupturas em uma pretensa investigação sobre o efeito poroso que o autor busca 
enxertar nas discussões propostas em sua obra, ao articular aberturas de sentidos. 
 
Palavras-chave: Romance de Asilo, Academicismo, Filosofia e poesia. 
 

 

RESUMEN 
 

Este artículo se propone presentar el Romance de Asilo (2019) escrito por André 
Monteiro, en la cual el narrador, a través de los capítulos fragmentados, engendra 
discusiones sobre lo que sería la identidad dentro de un universo academicista 
“jorobado”, donde las teorías filosóficas y poéticas se sitúan en un espacio aporético, 
del acontecimiento. El objetivo es atravesar esa narrativa, que está en constante 
movimiento, encuentros y rupturas en una supuesta indagación sobre el efecto poroso 
que el autor busca injertar en las discusiones propuestas en su obra articulando aperturas 
de sentidos. 
 
Palabras-clave: Novela de Asilo, Academicismo, Filosofía y poesía. 

2 Doutoranda e Mestra pelo Programa de Pós-Graduação em Letras: Estudos Literários da Universidade 
Federal de Juiz de Fora (UFJF) e Professora pela Secretária de Educação de Minas Gerais. Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/2398454914131514. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-0596-1770. E-mail: 
jucardosom@gmail.com. 

1 Doutora em Literatura Comparada pela Universidade Federal de Fluminense (UFF), Professora no 
Programa de Pós-Graduação em Letras: Estudos Literários da Universidade Federal de Juiz de Fora 
(UFJF) e Professora Visitante no Centro de Literatura Comparada, Universidade de Toronto. Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/8833823958303193. Orcid: https://orcid.org/0000-0003-2477-218X. E-mail: 
barbarasimoes2005@uol.com.br. 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 616 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 616-631, jan./jun. 2025. 

http://lattes.cnpq.br/2398454914131514
https://orcid.org/0000-0002-0596-1770
mailto:jucardosom@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/8833823958303193
https://orcid.org/0000-0003-2477-218X
mailto:barbarasimoes2005@uol.com.br


 

 

Introdução  

Romance de Asilo foi escrito em 2019 pelo escritor e professor da Universidade 

Federal de Juiz de Fora, André Monteiro. É composto por 83 capítulos e sete cartas 

alusivas ao Romance. O narrador inicia, já na apresentação do livro, avisando o leitor 

sobre a estilística fragmentária da obra, juntamente com informações relacionadas ao 

processo de produção do livro, ao anunciar o espaço temporal e espacial: “Os 

fragmentos expostos a seguir foram escritos, muito provavelmente entre 2015 e meados 

de 2018 em Juiz de Fora” (Monteiro, 2019, p. 14). Não há uma preocupação em 

delimitar o texto de forma cartesiana. A escrita configura-se de forma espontânea, não 

comprometida em seguir os parâmetros do gênero romance. 

O narrador é um Doutor-professor que trabalha em uma Universidade e trava um 

diálogo com o “Doutor” personagem sem muitos contornos definidos. Isto permite ao 

leitor inventar sua função, ou funções. Ora vez, poderia ser um psiquiatra/ psicanalista, 

aquele que cuida dos transtornos mentais, e está aberto à escuta e às diversas formas de 

aproximar-se do paciente de maneira amigável, a fim de ganhar a sua confiança: “O 

Doutor vem ao meu leito todos os dias e sempre me diz: – Não deu pra trazer a 

revolução, conforme o combinado. Pelo menos deu para pegar uma cerveja de garrafa 

no bar da esquina” (Monteiro, p.23.2019). Ou mesmo, um amigo, também “Douto”, que 

igualmente se encontra preso no “Asilo acadêmico” como é declarado no capítulo “O 

Asilo”: “Aqui dentro, como lá fora, a gente se acha muito. E se encontra muito pouco” 

(Monteiro, 2019, p.140). Daí, há a necessidade de chamar o colega de trabalho de 

“Doutor”, devido à formalidade e à importância do título. Em um ambiente 

universitário, seria a versão de pessoa que lhe caberia, mais como uma “máscara” 

definitiva, o que abarca na perda de sua essência e um reconhecimento de si. Ainda 

poderia ser a própria consciência, em um mecanismo de autorreflexão, numa tentativa 

de curar-se do ambiente enfermo e solitário no qual o narrador vê-se inserido, dentre 

outras várias possibilidades. A personagem Doutor é importante na trajetória, pois o 

narrador precisa desabafar.  

Nos capítulos intitulados “Clínica no automóvel”, “Clínica da criança”, “Clínica 

do romance”, “Clínica no bar da esquina”, “Clínica da pipa”, “Clínica das Sereias”, o 

narrador traz a ideia de “clínica” em seu sentido literal, como o local onde as pessoas 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 617 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 616-631, jan./jun. 2025. 



 

são tratadas. Para universos aleatórios, também ocorre o tratamento das mazelas da 

alma, numa provocação ao leitor do desafio de se sobrepujar pela experiência das 

palavras que se abrem para o outro, como é vislumbrado no capítulo “Clínica no bar da 

esquina”: 

 
O que mais me apraz no bar da esquina é observar velhos bebuns 
solitários no balcão. Rostos vincados. Braços e mãos marcados pela 
memória de algum longo trabalho pesado e ainda firmes, precisos para 
levantar o copo com dignidade. Cabelos e olhos distendidos, confiados 
ao vento e ao brilho do ambiente. Nenhum vestígio ou dobra de 
ansiedade. Seus corpos confortam o cansaço da minha escravidão 
nervosa. Deixam uma sensação de calma e discreta felicidade diante 
de tudo que, nessa vida, é sem saída (Monteiro, 2019, p. 147). 
 

Em outros momentos, o narrador conversa com o leitor em um fluxo 

fragmentado de pensamentos descontínuos, dado que o processo de pensar fisicamente 

não é tangível, assim como as emoções. Observam-se, no percurso narrativo, ruídos, 

seja no âmbito da memória, emocional, cultural, intelectual, entre outros. Observa-se 

isto no capítulo “A insustentável leveza do Narrador”: “Pena que eu não possa dizes a 

vocês, de um modo convincente, que quem aqui escreve já morreu. Até onde eu saiba, 

eu não sou um Narrador confiável” (Monteiro, 2019, p. 51). 

O artigo perpassar-se-á pelo acontecimento imprevisível, visto que o leitor será 

uma espécie de doador, vindo com interrogações, absorções, possessão de algo dado ou 

recebido por outrem. O narrador, ademais, enveredará por questionamentos recorrentes 

em toda a narrativa a respeito do academicismo e da distinção entre filosofia e poesia, 

que não é percebida com clareza, mas como um tanto miscigenada e porosa.   

Em algumas passagens, é deduzido um teor autobiográfico, particularmente, 

quando o narrador coloca-se como professor de uma universidade “asilo”, tendo a 

mesma profissão que o autor. A exemplo, podemos citar o capítulo “Relatório de 

progressão funcional”, quando o “Doutor” que o narrador constantemente dirige-se, 

pergunta ao narrador “– Como funcionam suas aulas?” (Monteiro, 2019, p 66). A partir 

desta indagação trava-se uma conversa sobre o que é ser um Mestre suscetível a 

julgamentos aos olhos das pessoas que frequentaram, ou frequentam, o “Asilo”. 

O teor autobiográfico, ainda está presente na reincidência da sentença: “Quando 

meu filho Miguel nascer (e ele já nasceu e continua nascendo) estarei mais vivo que 

nunca. Me despreparei a vida inteira pra isso” (Monteiro, 2019, p. 23). O autor também 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 618 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 616-631, jan./jun. 2025. 



 

tem um filho chamado Miguel e é razoável compreender o drama que é ser responsável 

por uma vida. O Romance de Asilo é uma prática literária que promove encontros, de 

ouvir e contar histórias. A linguagem mostra-se fluida e espontânea, e a narrativa se 

constrói em hibridismo de estilos, permitindo o leitor aconchegar-se em suas 

entrelinhas, sem obrigações, ou a necessidade de fazer algum sentido. A proposta do 

livro é deixar apenas um traço entre infinitos outros. 

 

A presença do acontecimento no Romance de Asilo 

O narrador dirige-se ao leitor indiretamente, ao sugerir que pode ocorrer 

possíveis interferências, tanto do autor, quanto do leitor. A intenção do autor é um ato 

de privacidade e, ao mesmo tempo, de suspensão. O autor, ao traçar, riscar sobre o 

papel, institui uma singularidade, até mesmo as informações autobiográficas, 

simultaneamente, engendram a narrativa em uma criação ficcional aleatória. Quando 

expõe sua escrita, a sua origem torna-se imprecisa e multifacetada. Busca-se uma certa 

autoria, de um lado, do outro, em suspensão e ocultamento, devido às intromissões do 

leitor. 

 
Ainda que toda leitura seja, de modo irredutível e definitivo, um gesto, 
talvez a sombra da possível e supracitada marcação 
cronológico-territorial possa querer dizer alguma coisa aos leitores 
que, aqui e agora, inventam seus modos de entrar, ficar e abandonar 
este Asilo (Monteiro, 2019, p. 14). 
 

A estratégia do autor em aproximar o narrador do leitor, já na apresentação e ao 

escolher o verbo “inventar”, a fim de deixar o seu visitante-leitor à vontade para 

construir e enxertar seus pensamentos no texto, faz com que a proposta de leitura seja 

livre e interativa. As histórias são riscadas e marcadas pela “falta”, por estarem em 

contínua impermanência de significados. Rafael Antonio Blanco (2011), no texto “A 

origem do traço em Memórias de um Cego de Jacques Derrida” relata que, na obra do 

filósofo francês, observa-se o esclarecimento de alguns pontos importantes que 

involucram o processo de escrita e construção de sentidos. Quando o autor principia o 

momento da escrita, vai traçando e conta com a sua memória, encarregada por delinear 

uma identidade, um instante individualizado e, seguramente, esses traços irão revelar 

alguns aspectos de seu autor, que surge e revela-se turvo. Blanco explica a ideia de traço 

na visão de Derrida: “as noções de traço (trait) e retraço (retrait = retirer, ôter, enlever, 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 619 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 616-631, jan./jun. 2025. 



 

se rétracter), enquanto o primeiro faz surgir a memória formadora de uma identidade, 

este a torna velada, a esconde, a universaliza” (Blanco, 2011). 

Logo no primeiro capítulo, chamado de “Asilo”, remetendo ao título do livro 

Romance de Asilo, o narrador revela ao leitor o objetivo em escrever o romance: 

“Escrevo porque preciso desabafar. Esse é o motivo principal. Todos os outros são 

secundários” (Monteiro, 2019, p. 15). A imprescindibilidade do narrador em permitir 

sua marca é uma tentativa de deixar seu rascunhar no palimpsesto da folha de papel, que 

se mostra porosa, pois a narrativa produz-se em um diálogo contínuo, estrutura-se em 

criação ficcional aleatória, na qual ocorrerá a ruína do traço e apenas ficarão riscos que 

também desaparecerão, já que o acesso à origem não será possível. 

Em concordância com Derrida, no ensaio “Apertura dell’ aporia”, no compilado 

organizado por Piero Eyben (2014, p. 17), “talvez um pensamento venha sempre de 

alhures, do outro”. Isto quer dizer que parte do pensamento constitui-se pela enxertia do 

pensamento do outro. O texto transforma-se um enigma por ter uma missão de existir 

diante de um coletivo, devido aos vários olhares que se aglutinam em uma polifonia de 

vozes. Quando o narrador de Romance de Asilo, confessa que apenas lhe resta a sua 

expectativa, reforça-se a ideia de que a representação sempre cai em ruína, a “(…) 

totalização plena não chega nunca: do sujeito, da obra, do futuro, do passado, do ideal” 

(Blanco, 2011, p. 6). É possível verificar isto ainda no primeiro capítulo:  

 
Enquanto isso, não para passar o tempo, mas, como diria o velho 
Godard, para fazer o tempo passar, jogo paciência com as palavras. fui 
pseudoanarquista quando era estudante. Hoje não posso deixar de 
pensar no futuro. Por isso, preciso aprendera entrega-lo à graça e ao 
mistério de seu próprio futurar (Monteiro, 2019, p. 15). 
 

O filósofo Jacques Derrida elucida que a construção de um texto é realizada com 

um visitante, o estrangeiro que risca no improvável. Assim, as marcas deixadas pelo 

autor vão se perdendo pelo percurso das linhas, diante da vida e da experiência de 

contato com o outro. Este contato não é de encontro com as intenções de origem, por 

não existir mais um início, mas de entrega ao que pode se transformar. O traço torna-se 

nada, pois é incerto esperar um fechamento textual, uma vez que o texto coloca à espera 

daquilo que vem, o “acontecimento” em direção a uma promessa que poderá ou não 

ocorrer. A partir dessa reflexão, Derrida revela a possibilidade do acontecimento: “O 

acontecimento como aquilo que chega é o que verticalmente me cai em cima, sem que 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 620 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 616-631, jan./jun. 2025. 



 

eu possa vê-lo vir; o acontecimento não pode me parecer antes de chegar senão como 

impossível” (Derrida, 2001, p. 97 apud Fontes Filho, 2012, p. 149).  

No capítulo, “A pesquisa da dignidade”, o narrador descreve de forma mais 

aclaradora a definição da palavra acontecimento de duas maneiras: a primeira, como 

algo que ocorre e possui uma relevância frente a uma sequência de eventos cotidianos; e 

a segunda seria como uma alteridade que desabriga todos de seus próprios espaços, e 

também de sua verdade. Evidencia-se o outro. À medida que possui o contato com a 

escrita, também deixará rastros de sua presença que, instantaneamente, apagar-se-ão, 

devido ao acontecimento desfeito em sua singularidade errante.  

 
A vida não é menos nem mais lindamente e terrivelmente excitante e 
traiçoeira que a cachaça. Mas há intervalos de tédio. O Doutor 
interrompo a fala-escrita-pensamento do parágrafo anterior (talvez o 
início de um ensaio que eu jamais terminaria...): 
– Você usa drogas? 
– Sim. Principalmente, a droga do pó das palavras.  
– Fale-me mais a respeito do acontecimento. 
– Ontem ouvi pelo rádio uma transmissão do seriado Lógica do 
Sentido do Doutor Gilles. Dizia ele: o acontecimento tem uma 
estrutura dupla. De um lado, o acontecimento pode ser encarnado em 
um estado de coisas. Poder ser visualizado, atualizado, efetuado, 
formado, formalizado. “em todo acontecimento existe realmente o 
momento presente de efetuação […] aquele que designamos dizendo: 
eis aí, o momento chegou.” Mas há outra dimensão do acontecimento: 
a dimensão que, sendo impessoal, pré-individual, inscrita em um 
instante móvel, se concretiza, não na efetuação, mas na 
contra-efetuação. Com o Doutor Gilles, o que se pode esperar do 
acontecimento é o que dele não se pode esperar: seu impossível. Um 
impossível que, quando encarnado em um estado de coisas (e nunca se 
pode prever como e quando ocorrerá, se é que ocorrerá, tal 
encarnação), quando atualizado em algum corpo-pensamento visível, 
nos dá ao mesmo tempo, notícia de seu inacabamento, de sua 
realidade imensurável, inatual (Monteiro, 2019, p. 34). 
 

O narrador apresenta o acontecimento de acordo com a segunda definição 

explanada pelo narrador, como uma “vinda sem passo”, na qual não há mais fronteiras a 

atravessar, não há mais oposição entre duas bordas. O limite fica permeável, poroso, 

indeterminado. A presença do outro atravessa, muda o texto, podendo ou não se tornar 

outro. É uma questão aporética e sem solução, como diz Derrida sobre a aporia: 

 
É, claro, então, ela demora, que é preciso resistir […] é preciso 
suportar, é preciso sofre algo, mas ao mesmo tempo não é preciso 
somente resistir; na própria resistência algo outro que a resistência 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 621 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 616-631, jan./jun. 2025. 



 

como sofrimento se abre, isto é, já a possibilidade do impossível, 
possibilidade não tomada a partir do dado, mas nesse fato não dado, 
novo, que a decisão está se fazendo, que a sobrevinda está 
sobrevindo” (Derrida, 2018, p. 21). 
 

A experiência da leitura de Romance de Asilo leva-nos a um impasse, não em 

um sentido de paralisia, mas de resistência para que um acontecimento seja possível, em 

um movimento dialético na direção de uma possibilidade de abertura sem visar saída. 

 

O academicismo ancião 

Uma das grandes reflexões propostas pelo narrador do Romance de Asilo estaria 

relacionada à academia e aos membros que a compõem, os chamados Doutores, aqueles 

que, em uma universidade, conseguiram alcançar um alto grau de instrução e, por isso, 

estão aptos a serem professores, pois são detentores do saber.  

A palavra “Asilo”, logo no título do livro, sugere um desdobramento de 

significados, o qual poderia ser um local de proteção e amparo para uma faixa-etária 

que já experenciou a vida e, agora, o que resta é a corcunda dos anos em nas costas. 

Através de uma construção por analogia, o narrador traz o local “asilo”, que é solitário, 

apesar de ser um ambiente repleto de anciãos e cuidadores, e o compara com o espaço 

acadêmico.  

O filósofo francês renascentista Michel Montaigne descreve a função apática dos 

doutos que só armazenam conhecimentos e não se tornam virtuosos, ou seja, são 

incapazes de movimentar, apreendido de maneira transformadora a outrem: “[…] vão 

nossos mestres pilhando a ciência nos livros e a trazendo na ponta da língua tão somente 

para vomitá-la e lançá-la ao vento” (Montaigne, 2000, p. 71).  

Na visão de Montaigne, o conhecimento seria uma espécie mecanismo 

fisiológico em desordem, em que a digestão não é assimilada de forma que se possa 

absorver os nutrientes e fazer com que o corpo se desenvolva, pois este fica estagnado 

na maioria do tempo, sem potencialidade de aproveitamento, o que torna o doutor um 

ancião exilado em um asilo sem utilidade para a humanidade. Montaigne descreve a 

vida como uma experiência não linear. Viver realmente está diretamente ligado a ação, 

ao movimento “se não são, homem e boi, uma coisa só” (Montaigne, 2000, p. 69).  

Observa-se, no romance, uma projeção autobiográfica, como o narrador em 

primeira pessoa, que se propõe a desabafar, contando suas reflexões a respeito todo o 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 622 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 616-631, jan./jun. 2025. 



 

transcurso acadêmico até se tornar doutor. O título contribuiu para a sua realização 

pessoal, visto que a experiência acadêmica serviu como uma engrenagem de 

cerceamento criativo, que limita a liberdade da imaginação. A aproximação da narrativa 

com a vida do autor potencializa a expectativa do leitor em construir uma espécie de 

identificação entre autor-narrador, sendo mais uma estratégia de escrita. Porém, é 

importante ressaltar que literatura é ficção. Observa-se no capítulo “Uma outra coisa”, 

por meio do resgate da memória, que o narrador contempla o leitor com esse 

enriquecimento de singular de escrita: 

 
Quando eu tinha 19 anos, eu queria anarquizar tudo. Queria não levar 
nada a sério. Nem, é claro, meu anarquismo. Eu me dizia 
pseudoanarquista e participava, ao lado do Giuliano Cesar Kid, do 
Marcos Marquito Vinicius, da Camila do Valle, do Anderson Pires, 
entre outros, do MÃE (Movimento Anarco Estudantil). Concorremos 
duas vezes ao DCE.A primeira vez com a chapa DCE não é Mamãe. A 
segunda com Salete Mon Amour. A montagem das chapas se dava por 
sorteio. Me lembro de ter sido sorteado tesoureiro em uma das vezes. 
As campanhas eram realizadas sem qualquer tipo de acordo prévio. 
Cada um avacalhava a seu modo. Voávamos pelo campos a exigir e a 
praticar nossos direito ao impossível, nosso direito a não ter que fazer, 
absolutamente, sentido. Eu me valia de um fanzine chamado Algures 
& Alhures. Ele era porcamente batido à máquina e as imagens eram 
porcamente cortadas e coladas à mão. Uma mistura de sexo explícito, 
Godard, Torquato Neto e Waldick Soriano. O xerox do antigo Instituto 
de Ciências Humanas e Letras patrocinava. Depois eu vendia a um 
real cada exemplar. Anos de FHC. Pouca grana, muito fumo, muita 
cachaça, algum pó e uma insistente gargalhada nervosa ecoando no 
fundo escuro do corpo.  
– E como você sobreviveu? 
– Após o meu supracitado surto pseudoanarquista, acabei descolando 
uma bolsa de Iniciação Científica. Quando a gente acha que tá 
driblando o sistema, o sistema também acha um jeito de driblar nossa 
suposta criatividade, o que é bom e ruim. Ou como já disse em outros 
carnavais, eu cuspo nos mitos e os mitos me engolem.  
– E aí? 
– Aí eu embarquei numa ininterrupta carreira acadêmica: fiz mestrado, 
doutorado, pós-doutorado, virei professor universitário e, hoje, tô aqui, 
internado nesse Asilo de Doutores e dores anônimas. Mas o que eu 
quero mesmo é uma outra coisa. 
– Como não? (Monteiro, 2019, p. 29-30). 
 

Rosa Dias (2011), no livro Nietzsche, vida como obra de arte, levanta a questão 

do sedentarismo como acomodação no meio acadêmico, sob o olhar nietzschiano. O 

fato de pensar e escrever sentado não comunga com o estilo aforístico que Nietzsche 

encontrou para articular seus pensamentos, em razão de não se enunciar em um local 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 623 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 616-631, jan./jun. 2025. 



 

fechado, o que reforça as palavras de Montaigne a respeito de o corpo precisar de 

movimento para que os pensamentos ocorram. Segundo a autora supracitada: “Só os 

pensamentos que nos vêm quando andamos têm valor (Dias, 2011, p. 28). André 

Monteiro (2021), em seu artigo de “É preciso aprender a ficar (in) disciplinado”, reforça 

a discussão sobre o saber doutoral que assimila conhecimentos com o pretexto de 

exibição, ao criar um arcabouço de erudição, e a dificuldade dos doutores em se 

comunicarem consigo mesmos e somente replicar o que fora armazenado. Não se trata 

de oratória e sim de saber o que fazer com esse conhecimento, como observa-se no 

fragmento a seguir: 

 
Alguém que se especializa em matemática, física, filosofia, 
antropologia, literatura, geografia, e biologia pode ser apenas um 
multiplicador de disciplinas, e seu sentido mais fraco. Pode ser apenas 
um multiplicador de sua própria escravidão, um multiplicador 
ensimesmado de corcundas, já que, como diria Nietzsche (2001, p. 
268), “Todo especialista tem sua corcunda”. Pode-se ter muitas 
especialidades disciplinares sem que nada se crie com elas, a não ser 
uma brutal indigestão alimentar (Monteiro, 2021, p. 37). 
 

Em Romance de Asilo, no capítulo “Plano de carreira”, o narrador ratifica 

Montaigne em relação aos sábios, aqueles que detém o saber. Não seriam os mais 

perspicazes, logo, ninguém é mais capaz por ser douto, sendo puro pedantismo: “– Sou 

um ignorantão, Doutor. – E qual a sua grande meta? – Me tornar um ignorantinho 

(Monteiro, 2019, p. 57).   

É de suma relevância retomar a conceito de escrita aforística de Nietzsche para a 

elucidação reflexiva que Romance de Asilo oferece ao leitor a respeito dos “corcundas”. 

De acordo com Nietzsche (2022, p. 217), “se ao corcunda se lhe tira a corcorva tira-se 

-lhe ao mesmo tempo o espírito”. Os doutos buscam reduzir os textos a interpretações 

banais, indo na contramão do estilo aforístico de Nietzsche, que apresenta a brevidade, o 

pensamento livre e descontínuo, sem espaço determinado, sem uma técnica de unir 

fragmentos ou segregá-los. Seria um “espaço em branco” para que se possa fazer 

enxertias e ampliar os significados. Para Derrida (1992), um momento de “hiancia”, um 

intervalo entre o que não existe e o que está prestes a existir. As leituras precisam 

atravessar o corpo e serem vividas, sentidas e avaliadas para sua a plenitude ou o 

fracasso, pois esses são os sintomas da vida e não serem apenas sistematizadas “para 

aquilo que não se tem acesso por vivência, não se tem ouvido” (Dias, 2011, p. 29).  

Revista de Letras Norte@mentos ​ 624 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 616-631, jan./jun. 2025. 



 

A questão dos doutos é terem um excesso de disciplina, uma necessidade de 

fechamento interpretativo ao precisarem explicar o texto e não recriarem, pois precisam 

de apropriar-se do texto de forma cartesiana, dominá-lo em uma intenção de poder, 

sendo que a interpretação é orgânica. No capítulo “‘Não me acompanhe que eu não sou 

novela’: pequeno tratado sobre Linha de Pesquisa e Encarnação”, o narrador explana 

esse carecimento de reduzir a interpretação como forma de apoderamento intelectual: 

 
– Mas para se realizar com qualidade um trabalho de pensamento não 
é necessário pesquisar e se filiar minimamente, a certas linhas de 
saberes já devidamente traçados e catalogados? 
– O mínimo de mapeamento é, obviamente, necessário para se saber 
onde se pisa (há napalms no caminho... sempre há...). Mas o excesso 
de erudição é uma praga. Você observa, por exemplo, uma borboleta 
inusitada num solo de guitarra e lá vem os coveiros da comparação pra 
suicidá-la. Eles não   querem ouvir a borboleta. Eles só pensam em 
provar e demonstrar: isso já estava lá, num sei onde, logo... Retóricos 
de boa história. Eu não conto aqui nenhuma novidade. Montaigne, 
Nietzsche, Oswald, entre outros, já cantaram muito essa pedra. Apenas 
observo que as “indigestões de sabedoria” podem assassinar muita 
poesia (Monteiro, 2019, p. 68-69). 
 

Para Nietzsche (2002), o caráter efêmero das interpretações está vinculado ao 

criar, isto é, pensar é potência criadora e destruidora do movimento contínuo, uma 

interpretação única não existe. Tudo ainda está por um devir, um acontecimento. O 

filósofo traz a ideia de ruminar a leitura como forma de metamorfosear a experiência do 

autor, em um movimento de apropriação e assimilação dentro de novas perspectivas, a 

do leitor. Uma espécie de degustação mesclada com experiências, valores, histórias. 

Apesar, do narrador não invalidar o sistema acadêmico que assume um papel inquisidor, 

ele tenta encontrar saídas para garantir a potência da vida ver e não se entregar à morte.  

Ainda no capítulo “‘Não me acompanhe que eu não sou novela’: pequeno 

tratado sobre Linha de Pesquisa e Encarnação”, o narrador ilustra a questão da ruína do 

texto em consequência da presunção exagerada da professora: “Achava livro coisa 

chatérrima. Até então, a imagem que eu tinha da dita literatura era a da professora de 

português da escola. Era uma imagem sisuda. A literatura era então a morte em pessoa” 

(Monteiro, 2019, p. 70). Montaigne, em seu ensaio “Pedantismo”, mostra essa 

representação da figura do mestre em tomar o conhecimento e replicá-lo sem uma 

possibilidade de expansão que movimenta o texto e o torna vivo: “Que adianta ter a 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 625 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 616-631, jan./jun. 2025. 



 

barriga cheia de comida se não a digerimos? Se não a assimilamos, se não nos fortalece 

e faz crescer?” (Montaigne, 2000, p. 71). 

O narrador, ao mesmo tempo que relata esse episódio momentoso em sua 

adolescência, consegue ressignificar depois de anos. Agora, também exerce a mesma 

profissão de professor. Todavia, mesmo com as amarras que o sistema impõe, ele busca 

promover no ambiente acadêmico um local propício para o impulsionar a vida, através 

da vontade da potência e do  movimento, podendo vir ou não com o desprazer e 

julgamentos, situação comum de toda ação. É o que se verifica no capítulo “Provas”: 

 
– Mas você não avalia, necessariamente, seus alunos por meio de 
provas?  
– Sim, eu nos avalio por meio de provas. Pelo nosso provar as 
matérias que nos chegam. Valorizo nosso modo de saboreá-las e 
sabê-las, ao máximo, pelas antenas de nossos dissaberes.    
– Isso me parece muito bonito. Mas muito longe da vida como ela é. 
Você não estaria se enganando? 
– Quem sabe? 
– Você se acha muito especial, não é? 
_ Quando peguei recuperação em educação física no segundo ano do 
ensino médio, eu me achei, de muitas formas, uma pessoa especial. 
Mas isso, felizmente ou infelizmente, não acontece sempre. 
– E quanto às notas? Não são exigidas notas? 
– Sim. Infelizmente. E serão, pelo mais e pelo menos, sempre um 
tanto injustas. Por isso, procuro sempre levar em conta toda e qualquer 
participação afetiva. Para que alguém seja reprovado é necessário um 
esforço enorme de não- participação nos nossos encontros- aulas. 
– E é por isso talvez que, pelos corredores do Asilo, alguns dizem que 
você é um professor desleixado. Não levam a sério o seu “não- dar- 
matéria”. 
– O que é normal, pois fomos educados para confundir rigor 
intelectual com rigidez formal e intransigência moral: o vigiar, o punir, 
o controlar, o censurar, o patrulhar etc. etc. etc. Talvez alguns não 
encontrem em mim o carrasco que procuram para se levarem a sério 
(Monteiro, 2019, p. 59-60). 
 

Problema de rótulos: filosofia e poesia  

Outro ponto iminente em Romance de Asilo é a discussão presente em quase 

todos os capítulos do desejo do narrador em não se preocupar com definições, contornos 

e fronteiras entre as disciplinas de literatura e filosofia. O poeta e ensaísta brasileiro 

Alberto Pucheu compartilha com essa defesa de não delimitar as relações entre as 

disciplinas sobreditas: “[…] o que, agora, tento. A partir de uma abertura, descobrir 

relações de mestiçagens entre poesia e filosofia, manusear uma matéria disforme que 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 626 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 616-631, jan./jun. 2025. 



 

supere a abordagem dos pólos estanques, dar- lhe voz” (Pucheu, 2007, p. 167). O 

Romance irá provocar uma desarticulação de identidades estáveis, principalmente, 

diante das definições dessas disciplinas, por haver encontros e aberturas para novas 

possibilidades de conexões.    

Entre o fim do século XIX e o início do século XX, os parnasianistas 

compreendiam a poética como uma singularidade identitária, moldada ao rigor da 

técnica, sem aberturas para o atravessamento de outras disciplinas. Estavam submetidos 

ao rebuscamento e purismo vocabular, o que resultou em uma alienação da vida. No 

Realismo, o excesso de detalhes e descrições acabam por deixar a história sem 

movimento, juntamente com a intenção quase que imposta ao leitor para que aquela 

leitura seja assimilada de forma didática e aprenda como não desvirtuar do caminho 

correto e não se deixar contaminar pelas patologias sociais, que desvirtuam o caráter do 

homem.  

No segundo capítulo “Narrar e descreve”, o narrador menciona a técnica realista 

e faz uma crítica sobre o excesso de descrição nas narrativas, “os pormenores inúteis” 

que deixam de servir a uma suposta positividade do real e mostram-se tal como são: 

“linguagem: o estilo a serviço do estilo” (Monteiro, 2019, p. 19). Questiona-se como 

lidar com a forma tradicional de escrever um romance e, no decorrer desse fio condutor 

de pensamento, o narrador dispõe a escrever uma narrativa diferente do padrão e, por 

último, levantará sua dificuldade em saber conceituar a literatura e a filosofia com 

clareza: 

 
[…] (personagens, ações, enredo um mínimo de verossimilhança, um 
mínimo de unidade mítica e, claro, um mínimo de descrição), não 
como fim e sim como isca: uma maneira de entreter o leitor enquanto 
ele é convidado a pensar em outra coisa. Outra coisa é o que interessa. 
Gosto dos romancistas que, em princípio, dão ao leitor algum tapete 
voador e, lhe tiram o tapete, mas não o voo.  
Conversei sobre isso com o Doutor. Disse a ele que, na verdade, não 
sei muito bem descrever e/ ou narrar o que é filosofia nem o que é 
poesia e/ ou literatura. Muito menos, sei provar (a não ser em algum 
sentido culinário) o que é, ou deixa de ser, uma possível poesia e uma 
possível filosofia. Mas sei que, sendo eu, oficialmente, um professor 
de literatura, tal como se lê no número do meu crachá, já fui, para o 
bem e para o mal, acusado de estar dando aulas de “filosofia” e não de 
“literatura”, conforme o contrato (Monteiro, 2019, p.18). 
 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 627 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 616-631, jan./jun. 2025. 



 

Pucheu (2007) percebe que tanto a poesia quanto a filosofia não se originam 

através de uma pergunta ou incerteza, mas pelo espanto que as palavras emanam em um 

atravessamento de corpos, próximo a não haver diferenciação entre elas. E esse efeito é 

ocasionado pela participação do leitor em movimentar a escrita com seus enxertos de 

vivência. Isto abarca ao texto uma escrita fragmentária, no campo poético e no 

filosófico. Por principiarem da exclamação previamente de uma pergunta, acabam por 

gerar uma quebra de perspectiva. Elas acontecem no impasse, na encruzilhada criada 

pelo enigma da vida, o que corrobora com o apuro no qual o narrador se encontra diante 

dessas disciplinas. Derrida ( 2018, p. 1) comenta, em relação a essa porosidade 

interdisciplinar: “A borda é tocada e rasgada. A borda ou o limite ou a fronteira, tantos 

termos que sempre determinaram, designaram, dominaram e controlaram a história dos 

discursos disciplinantes, filosóficos e literários”. Termos para interditar o texto, impedir 

seu acesso.  

No capítulo “Bombril Consultoria”, o narrador ilustra que as funções desse 

dualismo são indefinidas, pois há uma contribuição conjunta de suas atribuições. Não é 

perceptível visualizar a fronteira de cada conceito, somente quando é para delimitar 

estilos em uma conversa acadêmica, na qual percebe-se a necessidade de colocar em 

caixas definições demarcadas com a finalidade de demonstrar conhecimento. Na 

maioria das vezes, acaba por esvaziar o sentido, já que conhecimento não é um 

pré-requisito para adquirir sabedoria. 

 
– Poesia e filosofia_ pra que servem?    
– Pra fazer amigos e inimigos, Doutor.   
– Pra que mais?  
– Pra criar coragem e atravessar escuros. 
– Pra que mais? 
– Pra saber se impor, estilisticamente falando, na reunião dos “colegas 
de autoridade”. 
– Pra que mais? 
– Pra se dar ao luxo e à alegria de poder saber. 
– Pra que mais? 
– Pra curtir uma aporia. 
– Pra que mais? 
– Pra bater um papinho esperto no botequim. […] 
– Pra que mais? 
– Pra promover  
Um baile de máscaras. 
– Pra que mais? 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 628 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 616-631, jan./jun. 2025. 



 

– Pra se compreender que filosofia não é história da filosofia e que 
acúmulo de conhecimento não é sabedoria, o que raramente acontece, 
conforme se sabe. […] 
– Pra que mais? 
– Pra sacar que Sócrates não é socrático, Platão não é platônico, 
Descartes não é cartesiano. E depois sair sambando – rockando pelo 
campus. 
– Pra que mais? 
– Pra reaprender a andar de quatro […] (Monteiro, 2019, p. 181-183). 
 

Ao reportar-se a Aristóteles, Pucheu (2007) rememora tópico da admiração 

como válvula propulsora dos primórdios do filosofar humano e, assim, disserta:  

 
Mas aquele que admira e se encontra sem caminhos reconhece sua 
ignorância. Por conseguinte, o filômito é, de certo modo, filósofo: pois 
o mito é composto do admirável, e com ele concorda e nele repousa. 
Tó Thaumázein, o espanto, a admiração, é a palavra de uma 
miscigenação entre o filosófico e o poético: o filômito, amigo dos 
mitos é, também do filósofo, amigo do saber, no sentido de que ambos 
se espantam com o admirável, descobrindo -se sem caminho, sem 
saída, per plexos diante da constante aporia que a vida nos impõe 
(Pucheu, 2007. p. 168). 
 

Ao passo que também a poesia é, sobretudo, um acontecimento vindo de uma 

exclamação, compreende a existência de uma condição em constante movimento. 

Criam-se múltiplas possibilidades de sentido, reais ou simbólicos, e rompe-se a precisão 

de uma escrita aferrada a uma lógica de sentido. Lança-se no risco ao aventurar-se na 

imprevisibilidade, apresentando uma relação que possa representar, imaginar e pensar. 

“Logo, […] a literatura e o pensamento se aparelham numa grande arrancada” (Pucheu, 

2007. p. 11). 

No capítulo “Diferença”, o narrador pontua a diferença entre as palavras 

filosofia e poesia e convida o “Doutor”, que está sempre em conversa. Sugere tirar 

proveito dessa diferença, já que o acontecimento, o inesperado surge de uma diferença e 

reforça a não relevância em conceituá-las: 

 
É que os conceitos, nesse caso, não são operadores lógicos, prontos a 
definir, explicar e representar a essência das coisas, ou a dizer algo 
sobre as coisas, mas são, justamente, um modo de abrigar o 
acontecimento da vida ... Trata -se de uma filosofia fabricada em 
“zona de vizinhança” com alguma literatura, algum cinema, alguma 
pintura, alguma música pop, alguns esportes radicais. Enfim, fabricada 
com a estesia dos corpos do mundo (Monteiro, 2019, p. 150). 
 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 629 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 616-631, jan./jun. 2025. 



 

O narrador pulveriza os conceitos de filosofia e poesia com a ideia de não rotular 

as disciplinas e supõe que não haja modelos prontos identitários para tais, já que no 

campo do pensar operam subjetividades independentes dos fatores culturais, 

geográficos, nacionais, entre outros, já pré-estabelecidos, que o homem se insere. As 

identidades fixas darão lugar à miscigenação, os transbordamentos e atravessamentos de 

uma construção de realidade múltipla, promovida pelo agenciamento “antropofágico”. 

Nas palavras de Oswald de Andrade (1995), “A vida é devoração pura”, através da 

aquisição de conhecimentos em diversas áreas do saber. 

 

Conclusão 

Romance de Asilo, de André Monteiro, toca em uma questão muito sensível que 

é o existir, juntamente com fraquezas, resistências e contradições que envolvem essa 

condição. A narrativa, através de uma linguagem dinâmica e fragmentada, convida o 

leitor a experimentar uma leitura fluida, como o movimentar do pensamento, no qual o 

narrador estabelece um diálogo com o outro(s), que também pode se deixar alcançar ou 

vivenciar o “asilo” em sua pluralidade de sentidos.  

O livro problematiza questões muito pertinentes, como a vivência no ambiente 

acadêmico, com a presença dos “soberbos Doutores”. Estes simultaneamente 

soterram-se de conhecimentos e não possuem sabedoria para difundi-los de forma 

efetiva, ou seja, são personagens que compõem uma realidade traçada pela 

superficialidade. Outro ponto importante é que a dissociação da filosofia e da poesia, 

que não se comprova, pois encontram-se em aporia, pois esses conceitos não são 

autônomos. 

Espera-se que este artigo tenha contribuído, através das reflexões aqui propostas, 

para que se obtenha um maior conhecimento sobre a imposição identitária que a 

realidade social e intelectual impõem, potencializando a ideia de valorizar a poesia e a 

filosofia enquanto arte. 

 

Referências 

ANDRADE, Oswald. A utopia antropofágica. São Paulo: Globo,1995, p. 47-52. 

BLANCO, Rafael Antonio. A origem do traço em Memórias de um Cego de Jacques 
Derrida. A filosofia nossa de cada dia, 24 fev. 2011. Disponível em: 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 630 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 616-631, jan./jun. 2025. 

https://tresando.com/2011/02/24/a-origem-do-traco-em-memorias-de-cego-de-jacques-derrida/


 

https://tresando.com/2011/02/24/a-origem-do-traco-em-memorias-de-cego-de-jacques-d
errida/. Acesso em: 25 abr. 2020.  

DERRIDA, Jacques. Aporias: morrer esperar-se nos “limites da verdade”. Trad. Piero 
Eyben; Fabrícia Walace Rodrigues. Vinhedo: Horizonte, 2018. 

DERRIDA, Jacques. Che cós’è la poesia? Trad. Osvaldo Manuel Silvestre. Coimbra: 
Angelus Novus, 1992. 

DIAS, Rosa. Vida como vontade criadora. In: DIAS, Rosa. Nietzsche, vida como obra 
de arte. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2001, p. 23-82.  

EYBEN, Piero (Org.). Pensamento intruso: Jacques Derrida & Jean-Luc Nancy. 
Vinhedo: Horizonte, 2014. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 11. ed. Rio de Janeiro: 
DP&A, 2011.  

MONTAIGNE, Michel de. Ensaios. São Paulo: Nova Cultural, 2000. 

MONTEIRO, André. É preciso aprender a ficar (in) disciplinado. In: MONTEIRO, 
André. Nossa casa sem paredes. Ensaios de existir. Juiz de Fora: UFJF, 2021, p- 35-43. 
Disponível em: 
https://www2.ufjf.br/wp-content/uploads/sites/113/2021/12/NOSSA-CASA-2.pdf. 
Acesso em: 02 abr. 2023.  

MONTEIRO, André. Romance de Asilo. Rio de Janeiro: Circuito; Pano de chão Voador, 
2019. 

NIETZSCHE, Friedrich. Assim falava Zaratustra. Trad. José Mendes de Souza. Versão 
para eBook. eBookBrasil.com, 2002, p. 217-225. 

PUCHEU, Alberto. Escritos da Indiscernibilidade. In: PUCHEU, Alberto. A fronteira 
desguarnecida. Rio de Janeiro: Beco do Azougue, 2007, p.167-181.  

PUCHEU, Alberto. Pelo colorido, para além do cinzento (a literatura e seus contornos 
interventivos). Rio de Janeiro: Azougue Editorial, 2007, p. 11-26. 

 

 

Recebido em: 31/01/2025 

Aceito em: 30/05/2025 

Revista de Letras Norte@mentos ​ 631 
Estudos Literários, Sinop, v. 18, n. 52, p. 616-631, jan./jun. 2025. 


