
MEU CANTO DE MORTE NÃO HÃO DE OUVIR: OS EFEITOS DE SENTIDO 
DA PRESERVAÇÃO DO PLANETA NAS TOADAS DO BOI DE MORROS-MA 

 
MY SONG OF DEATH YOU WILL NOT HEAR: THE EFFECTS OF THE 

MEANING OF PRESERVING THE PLANET IN THE TOADAS OF THE BOI 
DE MORROS-MA 

 
 
 
 
 

Marcelo Nicomedes dos Reis Silva Filho1 
Aline da Silva Morais Costa2 

Mariana dos Santos Silva3 
 
 
 

 
 
 
 

RESUMO 

O Bumba meu boi, também chamado de Bumba-boi, é uma das mais significativas 
manifestações culturais do Estado do Maranhão. Iniciado no período colonial, esta festividade 
combina elementos indígenas, africanos e europeus, refletindo a rica pluralidade do estado. A 
celebração gira em torno de uma narrativa da cultura popular que mistura drama, dança, música 
e teatro, contando a história da morte e ressurreição de um boi. Dividida em várias fases que 
incluem a preparação, apresentação e exaltação, a festa é caracterizada por seus trajes coloridos, 
ritmos contagiantes e a participação ativa da comunidade, não é apenas um evento cultural, mas 
uma celebração que promove o espírito comunitário. As toadas, cânticos tradicionais do Bumba 
meu boi, são acompanhadas por instrumentos típicos como matracas, pandeirões e zabumbas. 
Por conseguinte, o presente trabalho tem por objetivo geral analisar a relação Bumba meu 
boi/memória e interdiscurso partindo da homenagem feita ao grande poeta Gonçalves Dias nas 
toadas do Boi de Morros do Maranhão do ano 2023. Para isso, utilizamos como critério para a 
escolha do corpus, a toada ressoou no Universo do referido grupo. Para efeitos de análise, 
utilizamos como fundamentação alguns pensadores da Análise do Discurso (AD) como: 
Pêcheux, Orlandi, além de outros autores que seguem essa mesma linha epistêmica. 

3 Graduada em Letras pela Universidade Estadual do Maranhão (UEMA, 2022). Pesquisadora bolsista da 
FAPEMA e integrante do grupo de pesquisa Ferramentas Didáticas no Ensino de Leitura e Produção de 
Textos. E-mail: marianastlv10@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/9266536715578062.  Orcid: 
https://orcid.org/0009-0006-7450-2830 

2 Graduada em Letras pela Universidade Estadual do Maranhão (UEMA) e especialista em Libras e 
Docência no Ensino Superior pela Faculdade Evangélica do Meio do Norte (FAEME). E-mail: 
aline_morais13@outlook.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/1404747110235937. Orcid: 
https://orcid.org/0009-0005-6715-5319.  

1  Pós-Doutorado em Linguística pela UEMS (2022/2024), Doutor em Letras - Linguagem e Sociedade da 
Universidade Estadual do Oeste do Paraná - Unioeste com período sanduíche na Universidade do Sul de 
Santa Catarina – Unisul. E-mail: marcelo.nicodemes@ufma.br. Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/6104635609099598. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-9715-2099. 

Revista de Letras Norte@mentos ​                                                          202 

Estudos Linguísticos, Sinop, v. 18, n. 54, p. 202-225, set. 2025. 
 
 

mailto:marianastlv10@gmail.com
mailto:aline_morais13@outlook.com
http://lattes.cnpq.br/1404747110235937
https://orcid.org/0009-0005-6715-5319
mailto:marcelo.nicodemes@ufma.br
http://lattes.cnpq.br/6104635609099598


  
Palavras-chave: Bumba meu boi, Toada, Análise de Discurso. 

 

ABSTRACT 

Bumba meu boi, also called Bumba-boi, is one of the most significant cultural manifestations of 
the state of Maranhão. Beginning in the colonial period, this festival combines indigenous, 
African, and European elements, reflecting the state's rich plurality. The celebration revolves 
around a folklore narrative that blends drama, dance, music, and theater, telling the story of the 
death and resurrection of an ox. Divided into several phases, including preparation, presentation, 
and celebration, the festival is characterized by its colorful costumes, infectious rhythms, and 
active community participation. It is not only a cultural event, but a celebration that fosters 
community spirit. The toadas, traditional Bumba meu boi songs, are accompanied by typical 
instruments such as rattles, tambourines, and zabumbas. Therefore, this work aims to analyze 
the relationship between Bumba meu boi (Bumba-meu-boi) and memory and interdiscourse, 
based on the tribute paid to the great poet Gonçalves Dias in the toadas of the Boi de Morros of 
Maranhão in 2023. To this end, we used as a criterion for choosing the corpus the toada 
resonated with the group's universe. For the purposes of analysis, we used as a basis some 
Discourse Analysis (DA) thinkers such as Pêcheux and Orlandi, as well as other authors who 
follow this same epistemic line. 
 
Key-words: Bumba meu boi, Toada, Discourse Analysis. 

 

Introdução 
 

A cultura brasileira é vasta e diversa, reflete a mistura de influências indígenas, 

africanas e europeias que moldaram a identidade do país. Dentro deste mosaico cultural, 

o estado do Maranhão destaca-se por tradições folclóricas únicas. Entre as 

manifestações culturais mais notáveis está o Bumba meu boi, que conta a história da 

morte e ressurreição de um boi por meio de performances exuberantes e coloridas, 

caracterizando-se como uma celebração sincrética que envolve teatro, música, dança e 

rituais religiosos. Mais do que um espetáculo, esta manifestação é um veículo de força 

cultural e social, por meio da qual narrativas de resistência e celebração da cultura 

afro-brasileira e indígena se perpetuam. Em especial, o Boi de Morros, que ocupa um 

lugar de destaque.  

Tendo como ponto de partida em nosso corpus alguma das toadas4 do Boi de 

Morros, essa pesquisa explora essa manifestação cultural, analisando a relação Bumba 

4 As toadas seguem um ritual que marcam o início e o fim da brincadeira do Bumba meu boi, 
que são as músicas cantadas durante a apresentação (Queiroz, 2020, p. 14). 

Revista de Letras Norte@mentos ​                                                          203 

Estudos Linguísticos, Sinop, v. 18, n. 54, p. 202-225, set. 2025. 
 
 



meu boi/memória, interdiscursividade e a homenagem feita ao grande poeta Gonçalves 

Dias nas toadas do ano de 2023. Os objetos simbólicos produzidos pelo boi produzem 

efeitos de sentidos por meio de diversos funcionamentos discursivos, os quais, 

focalizaremos, aqui, nos atravessamentos da memória no Bumba meu boi de Morros.    

Dessa maneira, ao reconhecer toda a grandeza que é a festa do Boi de Morros, 

tem-se o discurso da toada selecionada como foco principal desta pesquisa. Assim, 

parte-se da pergunta que se enseja: como se estabelece a relação Bumba meu 

boi/memória no discurso presente na toada composta em homenagem ao saudoso poeta 

Gonçalves Dias pelo Boi de Morros? Tomando a pergunta discursiva como norte de 

pesquisa, trabalharemos, principalmente, com as tipologias do discurso apresentado por 

Orlandi (1987), os postulados sobre memória de Pêcheux (1999), dentre outros autores 

da análise de discurso de linha materialista.  

A escolha da toada do grupo Boi de Morros, deu-se pela importância material, 

cultural e social que o poeta maranhense Gonçalves Dias representa, além da grande 

relevância do grupo de Bumba meu boi de Morros dentre os grupos no sotaque de 

Orquestra. Um grupo tradicional da Ilha de São Luís, com elevada tradição e que se faz 

presente na representatividade da cultura maranhense, fortalecendo a manifestação e 

representação na sua resistência local. O grupo é um dos maiores de Bumba meu boi do 

estado não só em número de brincantes, mas em relevância no cenário da cultura 

popular do Maranhão.  

Esta pesquisa tem bases teorico-metodológicas na Análise de Discurso 

Materialista que conta com seus maiores expoentes Michel Pêcheux, na França, e Eni 

Orlandi, no Brasil.  

Na primeira seção, discorremos sobre a trajetória do Bumba meu boi, em 

especial no Maranhão, estado no qual ele se diversifica, surgindo os estilos chamados de 

sotaques5.  

Na seção seguinte, apresentamos os diversos sotaques do Bumba meu boi no 

Maranhão, analisando suas características distintivas, origens e significados.  

5 É o estilo individual de cada grupo, que varia de acordo com o gosto estético da concepção, 
organização e formas de apresentação (Silva Filho, 2021, p. 15).     

Revista de Letras Norte@mentos ​                                                          204 

Estudos Linguísticos, Sinop, v. 18, n. 54, p. 202-225, set. 2025. 
 
 



Na terceira seção, versamos sobre O Bumba meu boi de Morros, no sotaque de 

Orquestra, destacando sua importância cultural e histórica, promovendo uma maior 

compreensão de suas complexidades. 

Na quarta seção, apresentamos a análise discursiva da letra da música do 

Bumba meu boi de Morros, de 2023. Esta seção inclui a discussão do estudo, o percurso 

realizado por meio da Análise do Discurso e a apresentação de funcionamentos, noções 

e conceitos significativos e norteadores para a análise nas aproximações do corpus da 

pesquisa. 

Ainda nesta seção, abordamos a análise do corpus, cujo foco recai sobre os 

efeitos de sentido produzidos na toada do Bumba meu boi de Morros. O corpus é 

constituído pela toada “Ressoou no Universo”, na qual realizamos a análise discursiva 

da composição selecionada. Por fim, nas considerações finais, apresentamos os 

principais pontos observados durante a construção do estudo, além de respostas 

plausíveis à problemática e aos objetivos propostos nesta pesquisa. 

 

1 O bumba meu boi: contexto histórico 
 

O Bumba meu boi é uma apresentação cultural que possui raízes profundas na 

história do Brasil. Seu surgimento remonta ao período colonial, quando o país estava 

sob domínio português e a sociedade era marcada pela escravidão e pela mistura de 

diferentes culturas: europeias, africana e indígena. Esta prática surgiu como modo de 

expressão popular que envolvia elementos de todas essas culturas. 

As primeiras manifestações do Bumba meu boi datam do século XVIII, 

embora os registros mais detalhados apareçam no século XIX. Originalmente, era uma 

festa de caráter rural, relacionada aos ciclos agrícolas e às celebrações de colheita. As 

apresentações eram realizadas principalmente nas comunidades rurais e envolviam a 

participação de diversos membros da comunidade. 

Ao longo do século XIX, o Bumba meu boi começou a se expandir para áreas 

urbanas, especialmente em cidades como São Luís do Maranhão. A urbanização trouxe 

novas influências e transformações para a tradição: Incorporação de novos elementos, 

divulgação e popularização. Nesse contexto, segundo Nunes (2011), é “antes de tudo, 

uma grande celebração na qual se confundem fé, festa e arte, numa mistura de devoção, 

Revista de Letras Norte@mentos ​                                                          205 

Estudos Linguísticos, Sinop, v. 18, n. 54, p. 202-225, set. 2025. 
 
 



crenças, mitos, alegria, cores, dança, música, teatro e artesanato, entre outros 

elementos.” 

 

Como parte desse rico patrimônio cultural que é o Bumba meu boi, 
encontra-se uma diversidade de elementos que dão visibilidade à 
cultura popular maranhense, relacionados à religiosidade popular 
católica, com os batismos dos Bois; aos cultos afro-maranhenses, com 
os Bois de Terreiro; e às formas de expressão artística, com os 
bailados dos brincantes, com a encenação de autos e comédias e com a 
musicalidade dos Bumbas em seus vários estilos, valorizadas pelo 
talento de seus amos-cantadores e pela variedade de sons tirados de 
instrumentos artesanais (Nunes, 2011, p. 8-10). 

 

O Maranhão é o estado brasileiro onde o Bumba meu boi tem maior expressão 

dentre as culturas locais e onde a tradição se consolidou de forma mais marcante. A 

cidade de São Luís, em particular, é um epicentro dessa manifestação cultural. É um 

estado da região Nordeste que possui naturalmente grande influência da região 

amazônica, sendo historicamente habitado por indígenas, quilombolas e sertanejos. 

Oferece uma grande diversidade cultural, além de patrimônios e diversas manifestações 

culturais existentes, o Bumba meu boi tem destaque considerando o grande legado 

cultural que comumente é atribuído à miscigenação das três raças (branca, preta e 

indígena). Na história, alguns relatos defendem que um possível surgimento da cultura 

do Bumba meu boi veio atrelado ao ciclo do gado no Nordeste, fato que gera muitas 

discussões acerca da hipótese de origem deste símbolo cultural, pois: 

 

os primeiros registros do bumba meu boi datam no final do século 
XVIII e início do século XIX, sendo introduzido por negros africanos 
e indígenas, que sofreram repressão da sociedade elitista da época que 
os acusava de causar a desordem pública com a prática dessa 
manifestação popular, que mesmo com as restrições, foi possível 
preservar sua identidade cultural, por meio de apresentações 
clandestinas. Em meio a tanta repressão, somente na década de 1970, 
o Bumba meu boi se popularizou no seio da sociedade maranhense, 
associado a novos pensamentos e valores, e contribuindo para se 
tornar um ícone da cultura popular local (Cavalcante, 2008, p. 85- 86).  

 

Apesar do discurso da miscigenação, as características predominantes são de 

origem negra e indígena com perceptível resistência social, cultural e mística que reúne 

figuras simbólicas em favor do reencontro com a identidade cultural. Vale ressaltar que 

Revista de Letras Norte@mentos ​                                                          206 

Estudos Linguísticos, Sinop, v. 18, n. 54, p. 202-225, set. 2025. 
 
 



a figura do boi está ligada diretamente ao trabalho no campo, ao manejo da terra, com a 

função de confidente dos escravizados que o utilizavam no trabalho pesado; envolve 

discursos, conflitos e símbolos que compõem o misticismo no estado maranhense, como 

suscita a lenda de Dom Sebastião.6 Por ser uma expressão oriunda da base popular, uma 

vez que seus integrantes eram em sua maioria escravizados libertos que se 

concentravam em regiões periféricas, enfrentou grande resistência da cultura dominante 

Seus adeptos se reuniam em datas de comemorações religiosas e provocavam reações 

adversas das elites locais; por serem considerados “vagabundos” ou sujeitos à 

vadiagem, frequentemente eram contidos pela força militar. 

 

1.1 Sotaques de Bumba meu boi 
 

No Maranhão, existem vários grupos de Bumba meu boi, cada um com seu 

próprio estilo, conhecido como "sotaque". Cada sotaque possui ritmos, danças, trajes 

específicos e performance, refletindo a riqueza cultural e a diversidade no Maranhão. A 

origem dos vários tipos de sotaques do Bumba meu boi está intimamente ligado à 

diversidade cultural do Maranhão. Cada estilo (sotaque) se desenvolveu em uma região 

específica, refletindo as influências culturais e sociais.  

Os sotaques do Bumba meu boi tem se desenvolvido ao longo do tempo, 

adequando-se a novas influências e desafios. A expansão e a mídia têm desempenhado 

papéis importantes na transformação desses estilos. Dentre os sotaques estão o Sotaque 

de Zabumba, de Matraca, da Baixada, Costa-de-Mão, de Orquestra, entre outros7. Para 

Azevedo Neto (2019, p.17), “para falar de sotaque é preciso, primeiramente, deixar 

claro que o termo, no sentido em que ele é geralmente usado, não satisfaz”.  

O autor ressalta uma questão importante sobre o tema, o termo não dá conta de 

classificar, como se propõe, a diversidade cultural do Bumba meu boi do Maranhão, ou 

seja, criou-se o termo buscando uma organização daquilo que extrapola os sentidos por 

7 Há grupos que não se encaixam em um só sotaque, pois transitam livremente pela temática do Bumba 
meu boi fazendo releituras do auto sob sua perspectiva.  

6 Conta que no dia 23 de junho, véspera do dia de São João, o rei de Portugal desaparecido em 
Marrocos, encanta-se na praia dos Lençóis no município de Cururupu em forma de um touro 
negro, repleto de pedras preciosas, chifres e uma estrela na testa, ambos de ouro, olhos de fogo e 
boca em brasa. 
 

Revista de Letras Norte@mentos ​                                                          207 

Estudos Linguísticos, Sinop, v. 18, n. 54, p. 202-225, set. 2025. 
 
 



constituição. O Bumba meu boi é tão plural que não se consegue, por mais que se tente, 

qualificá-lo. As categorias, chamadas de sotaque, ajudam a identificar os grupos por 

características semelhantes tanto na musicalidade, no bailado e na apresentação como 

um todo.  

O autor expõe algo que é vivenciado por aqueles que acompanham os Bois no 

período junino, ou seja, “sotaque é, entre os brincantes de boi, sinônimo de ritmo” 

(Azevedo Neto, 2019, p.17). O ritmo não se resume a musicalidade, mas a toda a 

cadência empregada pelos bois durante as apresentações. Hoje, já se pode começar a 

pensar em sub-divisões de alguns sotaques, sobre isso, explicamos. A produção dos 

grupos de Bumba meu boi vai se transformando como elemento movido pelo processo 

de produção da cultura popular, que ao longo dos anos vão se criando fissuras, é por 

meio dessas pequenas brechas que alguns elementos vão se alterando ao longo dos anos.  

Em termos discursivos, temos o efeito memória, já que por meio de um efeito 

recursivo, os discursos vão sendo deslizados ao longo dos anos, em alguns casos, até 

apontando para deslocamentos de sentido, como é o caso de alguns Bois que se 

apresentam sob um sintagma, mas a produção de sentido aponta para outras 

constituições de sentido.  

Nessas relações tensas entre os termos e suas significações, o autor faz uma 

distinção importante ao sugerir o uso do termo "estilos de Bumba meu boi" em vez de 

“sotaques”, argumentando que isso alivia o peso que a palavra "sotaque" carrega ao 

tentar classificar a diversidade do Bumba meu boi em quatro ou cinco categorias 

distintas. Esta abordagem permite uma compreensão mais ampla e menos restritiva das 

variações desta manifestação cultural, reconhecendo a complexidade e a riqueza de cada 

estilo. Trabalharemos no limite da incompletude do termo sotaque, desta forma, 

apresentamos as principais formas de brincar Bumba boi no Maranhão, são elas: 

Zabumba ou Guimarães, Matraca ou Ilha, Baixada ou Pindaré, Costa de Mão e 

Orquestra.  

 

1.2 Sotaque de Zabumba 
 

O Sotaque de Zabumba é caracterizado pelo uso da zabumba, um grande 

tambor tocado com baquetas, que define o ritmo e a cadência desse estilo. As 

Revista de Letras Norte@mentos ​                                                          208 

Estudos Linguísticos, Sinop, v. 18, n. 54, p. 202-225, set. 2025. 
 
 



vestimentas são luxuosas, com roupas aveludadas, saias bordadas e chapéus decorados 

com fitas coloridas. Originário da região da cidade de Guimarães e arredores, este estilo 

mantém uma forte conexão com as tradições rurais e populares do Maranhão, sendo 

uma expressão marcante da identidade cultural local.  

Alguns pesquisadores costumam adotar a nomenclatura de Sotaque de 

Guimarães tocado na zabumba já que a forma de produzir Boi nesta região deu origem 

ao sotaque que se consolidou sob a alcunha de Zabumba.  

O sotaque é um dos primeiros a serem catalogados no estado, sua indumentária 

é uma das mais belas do São João. As roupas dos vaqueiros são detalhadamente 

bordadas com canutilhos e missangas em uma superfície de camurça. Os instrumentos 

utilizados são a zabumba, o tamborinho, tambor onça e pequenos maracás.  

O sotaque tem como característica ser do grupo negro, ou seja, seus elementos 

estão mais ligados a ancestralidade negra. Outra característica marcante dos Bois de 

Zambumba, em especial o de Guimarães, é o toque forte na zabumba, no ritmo de 

guerra, forte e sendo preenchido em seus vãos pelos pandeirinhos e pelos maracás. A 

zabumba tem uma forma própria de amarração do couro, ele é esticado por cordas, uma 

forma bem peculiar do boi de Guimarães. As grandes expressões neste sotaque são os 

bois de Guimarães, Fé em Deus e o boi de Leonardo.  

 

1.3 Sotaque de Matraca 
 

O Sotaque de Matraca, um dos estilos mais antigos do Bumba meu boi, tendo 

grupos que apresentam mais de 100 anos de atividade. Oriundo da Ilha de São Luís, o 

também conhecido como sotaque da Ilha se destaca pelo uso da matraca — dois 

pedaços de madeira que, quando batidos, produzem um som característico. Além das 

matracas, outro destaque fica para os pandeirões, são instrumentos de percussão com 

grande circunferência e que apresentam um som grave. Por fim, o maracá, geralmente 

tocado pelo amo do boi ou algum dos seus cantadores e o tambor onça, uma espécie de 

cuica parecida com a usada nos carnavais de passarela, mas esta possui um som grave 

diferente da cuica que apresenta som agudo. 

O sotaque é conhecido por seu ritmo frenético e contagiante, que envolve todos 

os participantes e espectadores. A presença do pandeiro rústico complementa a 

Revista de Letras Norte@mentos ​                                                          209 

Estudos Linguísticos, Sinop, v. 18, n. 54, p. 202-225, set. 2025. 
 
 



musicalidade desse estilo, reforçando a energia vibrante que ele transmite durante as 

apresentações.  

Os bois de Matraca são conhecidos por arrastar uma multidão por onde 

passam, seu poder agregador se dá por ser de um ritmo popular, possuir instrumentos de 

percussão como a matraca e que convida todos que estão no local a participar da 

brincadeira. Neste sotaque, os principais grupos de bumba boi são os grupos de 

Maracanã, Maioba, Madre Deus e Ribamar.  

 

1.4 Sotaque da Baixada 
 

O Sotaque da Baixada apresenta um som mais leve e suave, obtido 

principalmente através do uso de pandeiros e matracas. As vestimentas deste estilo são 

ricas em detalhes, com penas, bordados em veludo e chapéus adornados com fitas, 

conferindo um visual imponente e sofisticado aos participantes. Um dos elementos mais 

marcantes desse estilo é a presença do Cazumba, uma figura que mistura características 

humanas e animalescas, simbolizando a fusão entre o mundo natural e o espiritual. 

Sobre o ritmo mais cadenciado, podemos dizer que se alinha as características indígena, 

não como os das zonas costeiras como no sotaque de Matraca, mas com uma melancolia 

e ritmo mais cadenciado dos indígenas do continente.  

As matracas são tocadas em um ritmo mais lento que chamamos de dois pra 

uma em que as matracas tocam em grupos e o som de um grupo se alterna ao do outro 

compondo o ritmo. Os pandeirões, diferentemente do sotaque de matraca, não são 

tocados na altura da cabeça, mas sim abaixo da linha da cintura em um ritmo mais 

cadenciado com ritmo de cura, como se costuma chamar na baixada as manifestações de 

religiões de matriz africana e pajelança no interior do estado. Os grandes expoentes 

desse sotaque são o Bumba meu boi de Pindaré e Santa Fé.  

 

1.5 Sotaque Costa-de-mão 
 

O Sotaque Costa-de-Mão, originário da região de Cururupu, tem uma cadência 

rítmica única, marcada pelo som dos pandeiros tocados com as costas das mãos, além 

das caixas e maracás. As roupas são igualmente elaboradas, com bordados em calças e 

Revista de Letras Norte@mentos ​                                                          210 

Estudos Linguísticos, Sinop, v. 18, n. 54, p. 202-225, set. 2025. 
 
 



casacos, e chapéus em formato de cogumelo funil adornados com flores, que 

acrescentam uma dimensão visual espetacular às apresentações. Este estilo é uma 

demonstração vibrante da criatividade e da habilidade artesanal envolvidas na produção 

do Bumba meu boi. 

Dentre os sotaques, este é o que se encontra mais ameaçado pela ação do 

tempo. Atualmente, são poucos os grupos em atividade, e as pesquisas indicam ausência 

de continuidade em sua transmissão às novas gerações. Poucos jovens têm assumido a 

“obrigação” deixada por seus pais. Isso coloca o sotaque em uma condição de 

fragilidade frente aos demais.   

 

1.6 Sotaque de Orquestra 
 

O Sotaque de Orquestra se distingue pela presença de instrumentos de corda e 

sopro, que se somam aos tradicionais instrumentos de percussão do Bumba meu boi, 

criando um som singular que une a sofisticação da música clássica à energia da música 

popular. Este estilo, originário da região de Munim, é caracterizado por uma fusão 

harmoniosa que enriquece a experiência sonora das apresentações. Os participantes 

vestem trajes de veludo ricamente bordados com miçangas, refletindo a grandiosidade e 

a elegância deste estilo. 

A fusão dos instrumentos e a indumentária colorida faz dos grupos desse 

sotaque um dos preferidos por turistas e pela juventude local que assiste às 

apresentações. A música coloca todos para dançar em um ritmo vibrante onde dançam 

índios, índias, caboclos de fita e campeadores, além do amo e o boi propriamente dito. 

Como já foi mencionado, é do Munim este sotaque, de onde saem todos os anos a 

maioria dos grupos do sotaque de Orquestra, como os Bois de Axixá, Presidente 

Juscelino, Morros e Nina Rodrigues.  

Os sotaques do Bumba meu boi representam muito mais do que simples 

variações musicais e performáticas; são a manifestação viva de um patrimônio cultural 

imaterial que narra a história, os valores e a identidade do povo maranhense. Cada 

sotaque, com suas particularidades, contribui para a riqueza e a diversidade dessa 

tradição, reafirmando a importância de preservá-los e promovê-los. É um tesouro 

cultural inestimável que deve ser protegido e celebrado. Assim, considerando toda essa 

Revista de Letras Norte@mentos ​                                                          211 

Estudos Linguísticos, Sinop, v. 18, n. 54, p. 202-225, set. 2025. 
 
 



amplitude é possível garantir que essa tradição continue a florescer e a enriquecer a 

cultura maranhense por muitas gerações. 

 

2 Boi de Morros 
 

A história do Bumba meu boi de Morros começa em 1976, dentro de um 

ambiente escolar, quando a professora Maria Marlene Ferreira Lobato, de Língua 

Portuguesa, organizou atividades culturais na escola durante as festividades da Semana 

da Pátria. Com a ausência de um Boi na cidade, ela decidiu criar um grupo na escola, 

envolvendo alunos, professores e a comunidade. O primeiro ano da brincadeira foi em 

1977, mas após três anos, a professora mudou-se para São Luís, e a continuidade do Boi 

foi assumida por José Hugo Lobato, que manteve a tradição até seu falecimento em 

1981. 

Em 1983, após um ano de luto, Maria Isabel, esposa de José Hugo, tentou 

retomar as atividades do Boi, enfrentando desafios devido ao conservadorismo local e a 

falta de apoio dos músicos. José Carlos Lobato, filho de Maria Isabel, então assumiu a 

responsabilidade de continuar a tradição, mesmo relutante, devido ao compromisso com 

sua família e a tradição do Bumba Meu Boi. Hoje, José Carlos, conhecido como Lobato, 

mantém viva a tradição do Boi em Morros. 

Após o falecimento de Zuza Lobato, a tradição do Boi entrou em um período 

de incerteza. A viúva de Zuza, Maria Isabel Muniz Lobato, assumiu a liderança em 

1983, apesar dos desafios de ser uma mulher em uma sociedade conservadora e das 

dificuldades iniciais para manter o Boi em atividade. Ela enfrentou vários obstáculos, 

incluindo a falta de apoio dos músicos locais. No entanto, com determinação, Maria 

Isabel, juntamente com seus filhos José Carlos Lobato e José Maria Muniz Lobato 

(conhecido como Pataca), conseguiu reviver o Boi e garantir sua continuidade. José 

Carlos, que inicialmente não gostava de lidar com o Boi, acabou assumindo a liderança 

e, junto com seu irmão Pataca, conduz o Boi até os dias atuais. Sob sua gestão, o Bumba 

Meu Boi de Morros não apenas sobreviveu, mas também prosperou, mantendo-se como 

uma parte vibrante da cultura local. 

O Bumba meu boi de Morros é marcado pela dedicação e resiliência da família 

Lobato, que, ao longo de décadas, preservou e transmitiu essa importante tradição 

Revista de Letras Norte@mentos ​                                                          212 

Estudos Linguísticos, Sinop, v. 18, n. 54, p. 202-225, set. 2025. 
 
 



cultural. Desde sua criação na escola por Maria Marlene Ferreira Lobato, passando pela 

liderança de Zuza Lobato, até a gestão de Maria Isabel e seus filhos, o Boi de Morros 

evoluiu e se consolidou como um símbolo de identidade e resistência cultural na cidade. 

Cada fase dessa história contribuiu para a riqueza e continuidade dessa manifestação 

folclórica, que segue encantando e unindo a comunidade até os dias atuais. 

 

3 De Gonçalves Dias ao boi de Morros: memórias e sentidos 
 

Neste trabalho analítico-discursivo que tem por base teórico-metodológica a 

Análise de Discurso, cujos maiores representantes são Pêcheux na França e Orlandi no 

Brasil, faz-se necessário traçar um percurso bibliográfico que abarque fundamentos 

como: discurso, memória discursiva, efeitos de sentido e interdiscurso. Iniciaremos 

discutindo o conceito de discurso para esta teoria, mas antes é preciso aclarar a relação 

entre o discurso, a ideologia e a língua. Orlandi (2012, p. 72) esclarece esta relação 

afirmando que “a materialidade específica da ideologia é o discurso e a materialidade 

específica do discurso é a língua”, isso nos evidencia a relação estreita que há entre 

sujeito/ língua/ história e, que um precisa do outro para que haja a produção de sentidos. 

A partir desta importância, abordaremos inicialmente uma questão fundamental 

neste percurso, que é o conceito de discurso. Pêcheux expõe o conceito de discurso 

como observado a seguir: 

 

chamaremos discurso uma sequência linguística de dimensão variável, 
geralmente superior a frase, referida às condições que determinam a 
produção dessa sequência em relação a outros discursos, sendo essas 
condições propriedades ligadas ao lugar daquele que fala e àquele que 
o discurso visa, isto é, àquele a quem se dirige formal ou 
informalmente, e ao que é visado através do discurso (Pêcheux, 2012, 
p. 214). 

 

Observamos o aprimorado de Pêcheux em deixar claro que um discurso pode ser 

compreendido como uma sequência de enunciados linguísticos que possui uma extensão 

variável, geralmente maior que uma frase. O discurso não é apenas uma sequência de 

palavras, mas é determinado pelas condições de sua produção, que envolvem três 

elementos principais: O contexto social e histórico do falante, o interlocutor e a intenção 

do discurso. Assim, observaremos no trecho da música que o discurso pode ser 

Revista de Letras Norte@mentos ​                                                          213 

Estudos Linguísticos, Sinop, v. 18, n. 54, p. 202-225, set. 2025. 
 
 



entendido como uma manifestação linguística que expressa uma visão particular sobre o 

planeta e a natureza, carregada de valores culturais e espirituais:   

 
 

“O planeta azul ele é nossa casa ele é nosso lar​
Espírito que dá vida a água​

Sem ela o planeta não tem vida não​
Ele é o presente de Deus​

Paraíso da criação.” 

 
De acordo com Orlandi (2015), o discurso é a linguagem em interação, levando 

em consideração a relação estabelecida pelos interlocutores. Ainda segundo a autora, o 

discurso “é o lugar em que se pode observar as relações entre língua e ideologia, 

compreendendo-se como a língua produz sentidos por/para sujeitos” (Orlandi, 2015, p. 

15). Desenvolvendo a discussão acerca do discurso e retomando os apontamentos de 

Pêcheux; Orlandi (2012, p. 63) explica que  

 

o discurso, definido em sua materialidade simbólica é ‘efeito de 
sentido entre locutores’ trazendo em si as marcas da articulação da 
língua com a história para significar. Percebe-se uma inquietação da 
autora em retomar o conceito apresentado por Pêcheux, mas 
expandindo-o, já que ela explica que a materialidade do simbólico 
assim concebido é o discurso. 
 
 

 
O discurso se materializa como um chamado à ação, convocando a “tribo” para 

lutar pela preservação da terra e da água. A expressão “clamando a tribo pra guerra” 

sugere uma mobilização coletiva, em que a “guerra” é uma metáfora para a resistência e 

defesa dos recursos naturais. O discurso, portanto, ganha forma como uma expressão de 

resistência e proteção ambiental, associando-se à luta por direitos territoriais e à 

preservação de elementos essenciais à vida, como a terra e a água. 

Além disso, o discurso reforça a legitimidade dos povos indígenas, ao referir-se 

a eles como “primeiro elemento” a habitar o território. A ancestralidade é evocada para 

justificar a relação histórica e profunda que esses povos mantêm com o meio ambiente. 

Dessa forma, o discurso materializa-se como uma reivindicação de justiça ecológica e 

histórica, destacando a importância de proteger tanto a natureza quanto os direitos dos 

primeiros habitantes desse imenso torrão: 

Revista de Letras Norte@mentos ​                                                          214 

Estudos Linguísticos, Sinop, v. 18, n. 54, p. 202-225, set. 2025. 
 
 



  
“Clamando a tribo pra guerra​

Pra terra e água preservar​
Índio primeiro elemento​

A viver neste imenso torrão” 
 
 

Os sentidos ideológicos que permeiam essas palavras estão profundamente 

entrelaçados com a luta dos povos indígenas por direitos territoriais e pela preservação 

ambiental. “Índio” simboliza a resistência e o protagonismo na defesa de sua terra e 

cultura; “terra” e “água” são elementos essenciais que sustentam a vida e a identidade 

dos povos indígenas, sendo, portanto, centrais em suas reivindicações; e “torrão” 

reforça a noção de pertencimento e a necessidade de proteger o solo sagrado onde essas 

culturas se desenvolveram.  

Assim, a opacidade da língua se manifesta claramente quando as palavras 

“terra” e “água” adquirem diferentes significados para diferentes grupos culturais. Para 

os povos indígenas, essas palavras carregam um profundo significado espiritual, cultural 

e de sobrevivência, representando sua conexão com a natureza, sua ancestralidade e sua 

própria identidade coletiva. Já para o branco, especialmente na perspectiva ocidental e 

capitalista, esses termos tendem a ser vistos como recursos econômicos, mercadorias ou 

propriedades a serem exploradas ou geridas. Juntas, tais palavras articulam uma 

narrativa de resistência contra a exploração e a destruição, clamando pela preservação e 

respeito ao modo de vida indígena e ao equilíbrio ecológico que sustentam. 

A língua é uma prática necessária para a relação entre os homens, e por meio 

dela se veicula o discurso que é atravessado pela ideologia. Isso nos faz lembrar um 

ponto importante, o de que só existe ideologia por meio dos sujeitos e para sujeitos, e 

isso se faz por meio do discurso (Pêcheux, 2010). 

De modo histórico o discurso constitui uma memória, os processos discursivos 

se encarregam de trazer à tona o conjunto de dizeres já proferidos e que fazem parte de 

um determinado processo histórico. A memória discursiva é aquilo que fala antes, 

aquilo que já está lá construído. São ditos anteriores que emergem e se repetem em 

“novos” discursos. Esta discussão de memória discursiva e de interdiscurso apresenta 

dois conceitos. Por conseguinte, Orlandi (2015) não vê distinção entre os dois termos, 

por achar os dois muito próximos.  

Revista de Letras Norte@mentos ​                                                          215 

Estudos Linguísticos, Sinop, v. 18, n. 54, p. 202-225, set. 2025. 
 
 



A memória discursiva é um conceito importante na Análise de Discurso e 

refere-se ao conjunto de enunciados, significados e formas de dizer que são recuperados 

de discursos passados e ressignificados em novos contextos. Ou seja, é a forma como o 

que já foi dito antes (em outro tempo ou situação) reaparece e influencia a construção de 

novos discursos, permitindo a continuidade e a transformação das formas de significar o 

mundo. No entanto, há autores que diferenciam os dois termos. Inicialmente, 

observamos o que Pêcheux (1999, p. 52) afirma: 

 

a memória discursiva seria aquilo que, face a um texto que surge como 
acontecimento a ser lido, vem reestabelecer os implícitos (quer dizer, 
mais tecnicamente, os pré-construídos, elementos citados e relatados, 
discursos transversos, etc.) de que sua leitura necessita: a condição 
legível em relação ao próprio legível. 

 
 

Finalizando essa discussão acerca da diferença entre os termos, mas não 

esgotando as possibilidades de pensar mais sobre eles, apresentamos as ponderações de 

Indursky (2011, p. 87), a qual assevera que “tanto a memória discursiva como o 

interdiscurso dizem respeito à memória social, mas não se confundem.” A autora 

salienta que existem diferenças entre as duas, e que é importante que saibamos 

diferenciar uma da outra, e assim ela completa: 

 
 

a memória discursiva é regionalizada, circunscrita ao que pode ser 
dito em uma FD e, por essa razão, é esburacada, lacunar. Já o 
interdiscurso abarca a memória discursiva referente ao complexo de 
todas as FDs. Ou seja, a memória que o interdiscurso compreende é 
uma memória ampla, totalizante e, por conseguinte, saturada 
(Indursky, 2011, p. 87). 

 

Esses referenciais oferecem o aporte teórico para salientarmos os modos como 

a memória discursiva, retomada pelos sujeitos, constrói um espaço no qual estão 

presentes distintos sentidos, filiados a uma formação ideológica, nos discursos das 

toadas e nos dizeres dos sujeitos que compõem a brincadeira do Bumba meu boi. Ao 

visitar o corpus de pesquisa, trazemos uma toada que aponta para a existência tanto do 

interdiscurso quanto da memória discursiva, que, ao atravessarem o corpus, produzem 

efeitos de sentido. Observemos a sequência discursiva a seguir: 

Revista de Letras Norte@mentos ​                                                          216 

Estudos Linguísticos, Sinop, v. 18, n. 54, p. 202-225, set. 2025. 
 
 



 

 

Ressoou no universo, ressoou​
O cacique a gritar, a gritar.​

Clamando a tribo pra guerra​
Pra terra e água preservar​
Índio primeiro elemento​

A viver neste imenso torrão​
Tendo o sol e a lua como deuses de sua proteção​

Vivendo da caça e da pesca​
Dos rios água pura benção​

Use o arco e a flecha na preservação​
Tribo guerreira arma a trincheira, contra a poluição.​

Dos rios e fontes e igarapés​
E riachos de morros maranhão​

Tribo guerreira prepara a trincheira​
Que a água é símbolo de união​

Ela é motivo de paz e não de guerra entre as nações​
Povos da humanidade​

Pregai e lutai para preservar​
O planeta azul ele é nossa casa ele é nosso lar​

Espírito que dá vida a água​
Sem ela o planeta não tem vida não​

Ele é o presente de Deus​
Paraíso da criação. 

               
                                 Compositor: Lobato 
 

Os discursos presentes na toada e nos dizeres dos brincantes do Bumba Meu 

Boi indicam uma retomada histórica de enunciados ideologicamente estabelecidos, os 

quais merecem ser analisados à luz da Análise do Discurso. No que tange aos discursos 

da toada, podemos afirmar que eles retratam com maestria uma série de imagens 

temáticas que evocam a cultura indígena brasileira, a preservação ambiental e a 

espiritualidade. Trata-se de um discurso profundamente enraizado na luta pela proteção 

dos recursos naturais, um tema que ressoa com urgência na contemporaneidade. Logo 

abaixo, apresentamos e analisamos os traços marcantes de cada segmento.  

 

Ressoou no universo, ressoou 
 O cacique a gritar, a gritar.​
 Clamando a tribo pra guerra​
Pra terra e água preservar.  

 

Revista de Letras Norte@mentos ​                                                          217 

Estudos Linguísticos, Sinop, v. 18, n. 54, p. 202-225, set. 2025. 
 
 



Além de evocar uma guerra, trata-se de um chamado à tribo para proteger a 

terra e a água. Esse clamor reverbera a resistência indígena diante das ameaças externas 

e pode ser interpretado como uma metáfora para a luta contra a degradação ambiental. 

Na interpretação da parte da toada que diz: “Índio, primeiro elemento / A viver 

neste imenso torrão”, destaca-se a prioridade e a antiguidade da presença indígena no 

território brasileiro, ressaltando seu papel como primeiros habitantes e guardiões 

naturais da terra. A referência ao sol e à lua como deuses de proteção enfatiza a 

espiritualidade intrínseca à cosmovisão indígena, na qual a natureza e seus elementos 

são considerados sagrados. Essa leitura aproxima-se da visão de Gonçalves Dias, que 

celebrou a paisagem brasileira e a cultura indígena em suas poesias. Assim, a música 

valoriza os elementos naturais e a vida dos povos originários, posicionando-os como 

protetores do meio ambiente. 

A menção à caça, pesca e aos rios como fontes de vida (“Vivendo da caça e da 

pesca / Dos rios água pura benção”) apresenta um modo de vida em harmonia com o 

ambiente, contrastando com as práticas predatórias que levam à poluição e à destruição 

dos ecossistemas. 

O uso do “arco e flecha” como instrumentos de preservação é simbólico, 

destacando a necessidade de proteger o ambiente contra agressões, sejam elas físicas ou 

ecológicas. A trincheira armada contra a poluição torna-se uma metáfora de resistência 

e luta pela vida e pela pureza dos recursos naturais. Nos versos de Gonçalves Dias, 

especialmente em I-Juca Pirama, há uma forte presença dos temas de resistência e 

honra, que dialogam com o chamado à trincheira e à luta pela preservação ambiental 

presente na música. No poema, o personagem indígena tupi expressa sua força e 

resiliência ao enfrentar a morte, ecoando o espírito de luta pela preservação ambiental, 

em que a resistência e a defesa do território são pilares essenciais. Vejamos alguns 

trechos: 

 

4.1​A afirmação da origem e a resistência indígena: 

“Sou filho das selvas, nas selvas cresci; Guerreiros, descendo da tribo tupi." 

Revista de Letras Norte@mentos ​                                                          218 

Estudos Linguísticos, Sinop, v. 18, n. 54, p. 202-225, set. 2025. 
 
 



Aqui, o eu lírico declara sua ligação intrínseca à natureza, sendo “filho das 

selvas.” Esse trecho sublinha a conexão do indígena com o ambiente natural, o que se 

alinha à ideia de que a luta pela natureza é uma defesa da identidade e do lar. 

 

4.2​A experiência de luta e resistência ao longo da vida: 

“Andei longes terras, lidei cruas guerras, vaguei pelas serras dos vis Aimorés; 

vi lutas de bravos, vi fortes — escravos!” 

A referência às batalhas travadas contra inimigos e à defesa da liberdade ecoa 

na resistência ambiental, que envolve uma luta constante para proteger os recursos 

naturais contra a destruição causada por invasores externos (exploração e devastação 

ambiental). 

 

4.3​A decadência da cultura indígena e o lamento pela perda da autonomia: 

“E os campos talados, e os arcos quebrados, e os piagas coitados já sem 

maracás;” 

Este trecho evoca a destruição do patrimônio cultural indígena, o que se 

aproxima da devastação ambiental contemporânea. Assim como o indígena perde sua 

cultura e identidade com a destruição dos “campos” e “arcos”, a humanidade perde sua 

conexão com a terra à medida que o meio ambiente é degradado. 

 

4.4​O pedido de clemência e a promessa de honra: 

“Enquanto descreve o giro tão breve da vida que teve, deixai-me viver! Não 

vil, não ignavo, mas forte, mas bravo, serei vosso escravo: aqui virei ter.” 

O indígena, em um momento de fragilidade, pede para viver com dignidade e 

lutar com honra. Essa defesa da honra, mesmo em momentos de desespero, pode ser 

vista como uma metáfora para a luta ambiental, em que mesmo em situações difíceis, a 

preservação do que é valioso – seja a natureza ou a cultura – continua. 

A interdiscursividade entre o poema de Gonçalves Dias e as lutas ambientais 

modernas destaca o uso simbólico das armas como instrumentos de preservação. Na 

obra, as armas são o arco e flecha do guerreiro indígena, defendendo sua cultura e sua 

terra; na contemporaneidade, as “armas” podem ser entendidas como as ferramentas e 

Revista de Letras Norte@mentos ​                                                          219 

Estudos Linguísticos, Sinop, v. 18, n. 54, p. 202-225, set. 2025. 
 
 



ações em prol da conservação ambiental. O indígena romantizado é um símbolo de 

resistência, e a selva que ele defende se torna o símbolo de um território que hoje é 

essencial para a sobrevivência global. 

Portanto, as “regularidades” discursivas no poema — como honra, resistência e 

ligação com a natureza — são um espelho da luta atual pela preservação do meio 

ambiente, estabelecendo uma rica relação entre os textos. 

A água é exaltada como símbolo de união, paz e vida (“Que a água é símbolo 

de união / Ela é motivo de paz e não de guerra entre as nações”), reiterando sua 

importância vital e espiritual. A música apela à humanidade para preservar a água, 

destacando sua função essencial para a vida e a harmonia entre os povos. 

A relação com o sagrado e a mitologia indígena é outro ponto de convergência. 

Gonçalves Dias frequentemente incorpora elementos da espiritualidade indígena em 

seus textos, algo que também aparece na música com a veneração do sol, da lua e da 

água como entidades divinas. 

Voltando ao percurso organizado no início desta seção, retomamos a citação de 

Pêcheux (2010, p. 146-147) em que o autor explica que “as palavras, expressões mudam 

de posição, etc., mudam de sentido segundo as posições sustentadas por aqueles que as 

empregam”, ou seja, conforme a formação discursiva em que são empregadas, elas 

ganham outros sentidos na medida em que são substituídas por outras. Sendo assim, 

Possenti (2011, p. 371) entende que: 

 

o sentido é um efeito da substituibilidade das expressões, sendo que o 
conjunto delas produz (pode produzir) um efeito de referência, ou 
seja, de identificar objetos do mundo a partir de uma visão entre outras 
coisas, que pode ser tudo, menos ‘objetiva’.  
 
 

A partir da citação de Possenti (2011), a questão do sentido como efeito da 

intercambialidade das expressões evidencia o caráter dinâmico e não fixo da linguagem, 

reforçando a ideia de que o significado de um enunciado não é algo estável ou 

objetivamente determinado, mas sim algo que emerge das relações entre as expressões e 

os contextos discursivos em que elas são mobilizadas. O sentido é construído pela 

interação entre os signos, que podem ser substituídos por outros, gerando novos efeitos 

de significação e, consequentemente, múltiplas possibilidades de interpretação. Esse 

Revista de Letras Norte@mentos ​                                                          220 

Estudos Linguísticos, Sinop, v. 18, n. 54, p. 202-225, set. 2025. 
 
 



processo de substituição e variação linguística revela que o efeito de referência — ou 

seja, a capacidade de identificar e descrever objetos do mundo — nunca é neutro, mas 

está sempre permeado por perspectivas sociais, culturais e ideológicas. 

A noção de que o sentido nunca é “objetivo” é especialmente relevante para a 

Análise do Discurso, pois nos faz compreender que a linguagem não reflete a realidade 

de maneira transparente, mas a constrói a partir de perspectivas específicas. No caso do 

discurso ecológico e indígena presente na toada, por exemplo, as expressões 'terra' e 

'água' assumem sentidos distintos para diferentes grupos, como já mencionado. A 

intercambialidade dessas palavras no discurso indígena, em contraste com o discurso 

ocidental, evidencia como um mesmo signo linguístico pode gerar diferentes efeitos de 

referência, dependendo da posição social de quem o utiliza. Para os indígenas, a 'terra' 

pode ser compreendida como sagrada, uma entidade viva com a qual se mantém uma 

relação de cuidado e pertencimento; já para a sociedade ocidental capitalista, 'terra' é 

frequentemente vista como um recurso ou propriedade, algo a ser possuído ou 

explorado economicamente. 

O sentido não está preso a palavras isoladas, mas sim a diversas palavras ou 

expressões já proferidas ao longo da história, com as quais mantêm uma relação 

metafórica, gerando o que se denomina “deslizamento de sentido”. Pêcheux (2010, 169) 

aborda essa relação de produção de sentidos, afirmando que: 

 

queremos dizer que, para nós, a produção do sentido é estritamente 
indissociável da relação de paráfrase entre sequências tais que a 
família parafrástica destas sequências constitui o que se poderia 
chamar a ‘matriz do sentido’. Isto equivale a dizer que é a partir da 
relação no interior desta família que se constitui o efeito de sentido, 
assim como a relação a um referente que implique este efeito.  
 
 

Considerando o exposto, em que explicamos o que se entende por sentido ou 

efeitos de sentido, podemos afirmar, em outras palavras, que a produção do sentido 

nunca é um processo concluído. Isso ocorre porque a língua está sujeita a falhas e é 

justamente na sua opacidade e incompletude que se abre espaço para o simbólico e para 

os deslizamentos de sentido. 

Ao interpretar a parte da toada que diz: “Índio, primeiro elemento / A viver 

neste imenso torrão”, destaca-se a prioridade e a antiguidade da presença indígena no 

Revista de Letras Norte@mentos ​                                                          221 

Estudos Linguísticos, Sinop, v. 18, n. 54, p. 202-225, set. 2025. 
 
 



território brasileiro, afirmando seu papel como os primeiros habitantes e guardiões 

naturais da terra. A referência ao sol e à lua como deuses de proteção sublinha a 

espiritualidade intrínseca à cosmovisão indígena, na qual a natureza e os elementos são 

considerados sagrados. A leitura dessa toada assemelha-se à visão de Gonçalves Dias, 

que celebrou a paisagem brasileira e a cultura indígena em suas poesias. Assim, a toada 

valoriza os elementos naturais e a vida dos povos originários, posicionando-os como 

protetores do meio ambiente. 

A menção à caça, pesca e aos rios como fontes de vida (“Vivendo da caça e da 

pesca / Dos rios água pura benção”) apresenta um modo de vida em harmonia com o 

ambiente, contrastando com as práticas predatórias que levam à poluição e à destruição 

dos ecossistemas. 

O uso de 'arco e flecha' como instrumentos de preservação possui um caráter 

simbólico, destacando a necessidade de proteger o ambiente contra agressões, sejam 

elas físicas ou ecológicas. A trincheira armada contra a poluição transforma-se em uma 

metáfora de resistência e luta pela vida e pela pureza dos recursos naturais. Nos versos 

de Gonçalves Dias, especialmente em I-Juca Pirama, há uma forte presença dos temas 

de resistência e honra, que dialogam com o chamado à trincheira e à luta pela 

preservação ambiental representado na música. 

A água é exaltada como símbolo de união, paz e vida (“Que a água é símbolo 

de união / Ela é motivo de paz e não de guerra entre as nações​ ), reiterando sua 

importância vital e espiritual. A música apela à humanidade para preservar a água, 

destacando sua função essencial para a vida e a harmonia entre os povos. 

A relação com o sagrado e a mitologia indígena é outro ponto de convergência. 

Gonçalves Dias frequentemente incorpora elementos da espiritualidade indígena em 

seus textos, algo que também aparece na toada com a veneração do sol, da lua e da água 

como entidades divinas. 

 

 

5 Considerações finais 

 

Revista de Letras Norte@mentos ​                                                          222 

Estudos Linguísticos, Sinop, v. 18, n. 54, p. 202-225, set. 2025. 
 
 



A análise discursiva da toada analisada permite compreender a música não 

apenas como uma expressão cultural, mas também como um manifesto ambiental, 

revelando uma rica interseção de temas ecológicos, culturais e espirituais. Ela articula a 

luta pela preservação ambiental com a valorização e o reconhecimento dos povos 

indígenas, funcionando como um poderoso chamado à ação e à reflexão sobre a 

proteção ambiental. Ademais, enfatiza a sabedoria indígena e a importância da água 

como fonte de vida e símbolo de união. 

A relação com a obra de Gonçalves Dias adiciona uma camada de 

profundidade histórica e literária, destacando a continuidade e a relevância desses temas 

na cultura brasileira. Esta conexão configura-se como um discurso de resistência e um 

apelo à consciência integral sobre a importância de proteger os recursos naturais. 

Trata-se de um elemento fundamental para sustentar a proposta de análise, pois, ao 

relacionar a toada com uma tradição literária e cultural brasileira, a pesquisa conseguiu 

evidenciar que a luta pela preservação do meio ambiente e pela valorização dos povos 

originários é um tema recorrente, presente não apenas na contemporaneidade, mas 

também ao longo da história. 

Assim, a toada não apenas resgata tradições, como também as atualiza em um 

contexto de crise ambiental e social, reforçando o apelo à consciência coletiva sobre a 

importância de proteger os recursos naturais e os direitos dos povos indígenas. O Boi de 

Morros, por meio de sua prática discursiva coletiva, destaca-se como um espaço em que 

esses temas ganham força através da participação de mais de cem pessoas, evidenciando 

o caráter comunitário e de resistência que permeia o discurso. 

O artigo cumpre plenamente seu objetivo ao responder à questão proposta, 

investigando como a música transcende uma simples expressão cultural para se tornar 

um manifesto ambiental e um discurso de resistência. Ao explorar a interseção entre os 

temas ecológicos, culturais e espirituais, compreende-se como a toada articula, de forma 

entrelaçada, a preservação ambiental e a valorização dos povos indígenas. Desse modo, 

destaca-se a importância de elementos naturais, como a terra e a água, que vão além de 

seu significado físico, assumindo o papel de símbolos de vida, união e identidade. Essa 

articulação é essencial para entender a profundidade do discurso, que ultrapassa uma 

Revista de Letras Norte@mentos ​                                                          223 

Estudos Linguísticos, Sinop, v. 18, n. 54, p. 202-225, set. 2025. 
 
 



mensagem ambientalista simples, incorporando uma dimensão histórica e cultural que 

remete à relação dos povos indígenas com a terra e seus recursos. 

Entretanto, é importante ratificar que, além de responder à questão discursiva 

proposta, a análise também amplia o entendimento sobre a opacidade da língua. A 

diferença de significados atribuídos a termos como 'terra' e 'água' pelos povos indígenas 

e pela sociedade ocidental moderna mostra a complexidade e a ambiguidade que a 

linguagem carrega. É com esta pesquisa, que relaciona memória, efeitos de sentido e 

interdiscursividade, que o Boi de Morros se destaca na explanação como um 

representante de prática discursiva que ocorre pela coletividade, e não como sujeito 

isolado, sendo um grupo formado por mais de cem pessoas. 

O propósito foi alcançado ao abarcar as múltiplas dimensões que o discurso da 

toada evoca, ao mesmo tempo em que revela a complexidade e a riqueza de sua 

construção de sentido. A música, ao atualizar temas antigos para um contexto 

contemporâneo, reforça a importância da preservação dos recursos naturais e o 

reconhecimento das sabedorias tradicionais, oferecendo uma poderosa ferramenta de 

conscientização e resistência. Com isso, conclui-se que a toada, ao ser analisada 

discursivamente, cumpre um papel central tanto na preservação da memória cultural 

quanto na projeção de um futuro sustentável e justo. 

 

Referências 
 
AZEVEDO NETO, Américo. O Bumba meu boi no Maranhão. São Luís: Pitomba!, 

2019.  

CAVALCANTI, M. L. V. C. Patrimônio cultural imaterial no Brasil: estado da arte. In: 

CAVALCANTI, M. L. V. C.; FONSECA, M. C. L. (orgs.). Patrimônio imaterial no 

Brasil. Brasília: UNESCO, Educarte, 2008. 

INDURSKY, Freda. A memória na cena do discurso. In: INDURSKY, F. (org.). 

Memoria E Historia Na/da Analise Do Discurso. Campinas: Mercado das Letras, 2011. 

Cap. 4. p. 67-89. 

Revista de Letras Norte@mentos ​                                                          224 

Estudos Linguísticos, Sinop, v. 18, n. 54, p. 202-225, set. 2025. 
 
 



NUNES, I. M. A. Complexo Cultural do Bumba meu boi do Maranhão: Dossiê do 

registro. São Luís: IPHAN/MA, 2011. 

ORLANDI, Eni. P. Discurso e texto: formulação e circulação dos sentidos. Campinas: 

Pontes, 2012b. 

 

ORLANDI, Eni. P. Análise de discurso: princípios e procedimentos. Campinas: Pontes 

Editores, 2015. 

PÊCHEUX, Michel. Semântica e Discurso: uma crítica à afirmação do óbvio. 

Campinas: Editora da Unicamp, 2010. 

PÊCHEUX, Michel. Papel da Memória. In: ACHARD, Pierre [et al.]. (orgs.) Papel da 

Memória. Campinas: Pontes, 1999, p. 49-57. 

PÊCHEUX, Michel. A aplicação dos conceitos da linguística para a melhoria das 

técnicas de análise de conteúdo. In: ORLANDI, E. P. Análise de Discurso Michel 

Pêcheux. Campinas: Pontes Editores, 2012. p. 203-226. 

POSSENTI, Sírio. Teoria do discurso: um caso de múltiplas rupturas. In: MUSSALIM, 

F.; BENTES, A. C. (orgs.). Introdução à linguística III: domínios e fronteiras. 4. ed. 

São Paulo: Cortez, 2011. p. 353-392. 

SILVA FILHO, Marcelo Nicomedes, R. EU CANTO PRA SÃO JOÃO E TU PRA 

PAJÉ”: uma análise da construção de religiosidades nas toadas de Bumba Meu Boi 

Sotaque de Matraca (Ilha). Cascavel, Paraná: UNIOESTE, 2021.  

 

 

Recebido em: 05 de abril de 2025 
Aceito em: 05 de maio de 2025 

Revista de Letras Norte@mentos ​                                                          225 

Estudos Linguísticos, Sinop, v. 18, n. 54, p. 202-225, set. 2025. 
 
 


