
LITERATURA E SOCIEDADE: O MACROSSISTEMA LITERÁRIO 
AFRICANO 

 
LITERATURE AND SOCIETY: THE AFRICAN LITERARY MACROSYSTEM 

 
 

Adilson Vagner de Oliveira1 

Eloah da Silva Ramos Magalhães2 

Thiago Camillo Souza de Paula3 
 

RESUMO 
 

Como se compõe o macrossistema literário africano contemporâneo? Diante dessa 
questão de pesquisa, este trabalho visa explicar a concepção de sistema literário e suas 
limitações na aplicação aos países africanos. A partir do método de literatura 
comparada, abordam-se 25 obras ficcionais de Angola, Moçambique, Nigéria, Quênia, 
Argélia, Ruanda e África do Sul como corpus de análise investigativa. Os núcleos de 
argumentação apontam que a) conceber a literatura africana pela perspectiva conceitual 
de macrossistema nos parece mais adequado do que sistemas literários nacionais 
independentes, mesmo que isso possa prejudicar a compreensão sobre o processo de 
construção identitária nacional; b) a literatura pós-colonial retroalimenta esse 
macrossistema artístico, na medida em que a estratégia decolonial se configura como o 
principal mecanismo discursivo modernista do romance africano ao longo dos séculos 
XX e XXI; c) o compartilhamento da mesma língua europeia de divulgação do romance 
africano parece ser insuficiente para se pensar sistemas e macrossistemas literários.     
 
Palavras-chave: Sistema literário; África; Macrossistema; Ficção.  
 
 

ABSTRACT 

How is the contemporary African literary macrosystem composed? In light of this 
research question, this paper aims to explain the concept of literary system and its 
limitations in its application to African countries. Using the comparative literature 
method, 25 fictional works from Angola, Mozambique, Nigeria, Kenya, Algeria, 
Rwanda and South Africa are approached as a corpus for investigative analysis. The 

3 Bolsista de Iniciação Científica do Grupo de Pesquisa: Literatura Africana: História, Política e 
Sociedade, do Instituto Federal de Mato Grosso – Campus Tangará da Serra. E-mail: 
thiagocamillo2502@gmail.com  

2 Bolsista de Iniciação Científica do Grupo de Pesquisa: Literatura Africana: História, Política e 
Sociedade, do Instituto Federal de Mato Grosso – Campus Tangará da Serra. E-mail: 
eloahsrmagalhaes@gmail.com  

1 Doutor em Ciência Política. Professor do Instituto Federal de Mato Grosso – Campus Tangará da Serra. 
Coordenador do grupo de pesquisa: Literatura Africana: História, Política e Sociedade.  
E-mail: adilson.oliveira@ifmt.edu.br Lattes:http://lattes.cnpq.br/0051805857596935 Orcid: 
https://orcid.org/0000-0003-3880-3565 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 261 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 261-279, jan./jun. 2026. 

mailto:thiagocamillo2502@gmail.com
mailto:eloahsrmagalhaes@gmail.com
mailto:adilson.oliveira@ifmt.edu.br
http://lattes.cnpq.br/0051805857596935
https://orcid.org/0000-0003-3880-3565


argumentation cores indicate that a) conceiving African literature from the conceptual 
perspective of macrosystem seems more appropriate to us than independent national 
literary systems, even if this may hinder the understanding of the process of national 
identity construction; b) postcolonial literature feeds back into this artistic macrosystem, 
to the extent that the decolonial strategy is configured as the main modernist discursive 
mechanism of the African novel throughout the 20th and 21st centuries; c) sharing the 
same European language for disseminating the African novel seems to be insufficient to 
think about literary systems and macrosystems. 
 
Keywords: Literary System; Africa; Macrosystem; Fiction. 

 
Introdução  

Com o aumento das publicações da literatura africana pós-colonial, houve a 

consolidação de um sistema literário integrado e autônomo que pode ser concebido 

como um macrossistema próprio, com particularidades estruturais, temáticas e 

representativas, com o intuito de romper com o silenciamento histórico produzido pelo 

colonialismo europeu. Assim, surgiu a necessidade de mostrar ao mundo suas ânsias e 

angústias em relação ao período colonial. Nesse contexto, as literaturas brasileira e 

africana compartilham de um passado em comum de colonização, resistência e 

reformulação discursiva. A herança compartilhada tem sido marcada por processos 

políticos e culturais de apagamento dos movimentos de afirmação cultural. A partir 

desse entendimento, o artigo propõe uma reflexão, por meio do método comparado, 

sobre os conceitos de sistema literário e macrossistema para verificar sua capacidade de 

adaptação à literatura africana. 

Com a ampliação dos espaços de fala do sujeito colonizado, ao poder agora se 

manifestar política e artisticamente, esta discussão acerca da forma com que os modelos 

literários africanos se manifestam surge como um ponto relevante que deve ser dado a 

devida importância, em decorrência da necessidade imperativa de compreender o lado 

dos povos que foram oprimidos durante a escrita da história. Ao pluralizar as narrativas 

e romper com a ideia de uma narrativa subalternizada, constrói-se um discurso que se 

afasta da visão eurocêntrica e se abre espaço para discutir como as opressões sistêmicas 

foram rejeitadas ou incorporadas na formação das narrativas pós-coloniais. 

Dessa forma, compreender os processos de transformação, gerados pela 

dinâmica entre culturas hegemônicas e subalternas, permite observar impactos 

significativos na sociedade desses países, refletidos em diversas formas de arte, 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 262 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 261-279, jan./jun. 2026. 



especialmente na literatura. No entanto, a análise do artigo parte do pressuposto de que, 

estruturalmente, a relação entre países colonizados se estreita a partir de processos 

históricos semelhantes, e com o desenvolvimento assimétrico dos sistemas literários 

nacionais do continente africano, que muitas vezes carecem de um público leitor 

expressivo, o que dá origem a uma nova forma de sistema literário, em que a recepção 

das obras pode ocorrer majoritariamente fora do país de origem. 

 Com o fortalecimento das narrativas pós-coloniais, o modernismo ocidental 

adquire uma nova perspectiva. A partir dessa mudança, torna-se essencial a reavaliação 

das estratégias do modernismo africano, ao revelar o surgimento de um complexo 

movimento literário com características próprias de enfrentamento à visão eurocêntrica 

de narrar. Diante desse contexto, o modernismo global aproxima-se do modernismo 

africano na medida em que ambos propõem inovações estruturais e temáticas, ao 

mesmo tempo em que buscam representar processos coletivos de construção de 

identidades nacionais historicamente desconsideradas pelo colonialismo.  

A literatura africana em sua concepção modernista e contemporânea passa por 

mudanças radicais que, por si só, traçam um panorama das discussões relevantes no 

campo político e artístico. Inicialmente, abordam-se os conceitos de sistema literário 

enquanto um conjunto de obras ligadas por denominadores comuns. No caso africano, o 

colonialismo, as lutas pela libertação colonial e as guerras civis amparam os conflitos 

entre tradição e modernidade, com fortes tendências contemporâneas às discussões 

sobre gênero, violência e racismo. Em seguida, o texto problematiza o conceito de 

macrossistema literário para se pensar o status atual da literatura africana, pontuando as 

semelhanças estruturais nas quais a crítica pós-colonial contribui na formação de 

denominadores comuns entre a arte e a literatura do continente. 

 

Sistemas literários e macrossistemas  

Os estudos sobre sistemas literários no Brasil e na África Lusófona se 

direcionam às discussões sobre manifestações literárias e o processo de formação das 

literaturas nacionais (Candido, 2010; Abdala Junior, 2007; Chaves, 2005; Moraes, 

2010). Trata-se de reflexões edificantes para se pensar o amadurecimento da produção 

cultural de vários países que passaram pela experiência colonial e permitem um diálogo 

intercultural.  

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 263 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 261-279, jan./jun. 2026. 



O marco referencial voltado para as literaturas de língua portuguesa pode servir 

como base para se construírem abordagens teóricas também para discutir as literaturas 

africanas contemporâneas, uma vez que o princípio de solidariedade entre os fenômenos  

coloniais no Brasil e na África se tornam muito significativos quando produções 

ficcionais de Angola, Moçambique, Nigéria, Argélia, Ruanda e da África do Sul passam 

a compartilhar um intertexto histórico e cultural que permite a utilização dos 

procedimentos metodológicos e críticos para interagir com a estética literária do 

continente africano. 

Para Santos (2010), a crítica pós-colonial deve ser compreendida como um 

conjunto de correntes teóricas e analíticas que priorizam as relações desiguais entre o 

Norte e o Sul na explicação e compreensão do mundo contemporâneo. As ferramentas 

de domínio e conquista do discurso epistêmico permitem a produção estrutural de 

pensamentos a partir da experiência comum do colonialismo. Dessa maneira, a 

organização do pensamento decolonial se defronta com o modelo histórico do 

conhecimento-regulação, marcado pela trajetória e pela perspectiva antagônica do caos 

e da ordem, o primeiro por caracterizar todo o material cultural e intelectual dos povos 

colonizados e a segundo, como um elemento de ordenação do pensamento mundial e da 

racionalidade fortemente eurocêntrica. Enquanto o conhecimento-emancipação 

compreende essa trajetória pelo paralelo da ignorância concebida como colonialismo e o 

saber produzido por esses territórios como solidariedade, uma vez que as nações 

colonialistas se recusam em reconhecer e validar a conhecimento do outro, o 

colonizado. 

Por isso, a crítica pós-colonial do Sul global pode servir como práxis solidária 

para conceber aproximações nas abordagens teóricas ao lidar com fenômenos históricos 

interculturais da mesma natureza, ou seja, a produção de conhecimento-emancipação, 

do qual as literaturas africanas se expressam na contemporaneidade.  

Na obra Formação da literatura brasileira (1965), Antonio Candido investigou 

as principais transformações na consolidação da produção artístico-literária do Brasil, 

tomando como definição o termo literatura, como um “sistema de obras ligadas por 

denominadores comuns, que permitem reconhecer as notas dominantes de uma fase” 

(Candido, 1965, p. 25), em detrimento às manifestações literárias. Para Moraes (2010), 

questões relacionadas aos denominadores comuns que constituem um sistema literário 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 264 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 261-279, jan./jun. 2026. 



de fato podem ser articuladas a partir de elementos internos, como língua, temas e 

imagens partilhadas e/ou imaginadas coletivamente e também por elementos externos 

fundamentais para a materialização dessa articulação, tais como: a) um conjunto de 

produtores mais ou menos conscientes de seu papel; b) um conjunto de receptores das 

obras; c) o mecanismo transmissor, compreendido como uma linguagem passível de ser 

moldada por estilos culturais e de época, além do quarto elemento d) a continuidade do 

processo. “A literatura propriamente dita” exigirá forças políticas, mercadológicas e 

culturais de manutenção e retroalimentação do sistema, permitindo o surgimento de 

marcas de consolidação também econômicas do processo.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Figura 1 - Sistema Literário 
 

 
Fonte: Adaptado de Candido (2010)  

 
A questão mercadológica passa despercebida pela teorização de Antonio 

Candido, mas deve ser considerada um elemento estruturante para que produtores 

culturais se consolidem em seus países e fora dele, e torna-se também um elemento 

fundamental para se conceber as literaturas africanas, pois, em determinados contextos, 

a formação do sistema literário nacional ocorre em solidariedade cultural com outros 

países próximos linguisticamente. O caso da literatura de Moçambique pode ser 

exemplar nessa discussão, seus escritores e escritoras produzem com regularidade 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 265 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 261-279, jan./jun. 2026. 



almejando também o mercado brasileiro e português, simultaneamente ao público 

nacional. Desse modo, todos os mecanismos criativos de seus autores passam pelo 

princípio de recepção e solidariedade com outros mercados que compartilham do 

mesmo idioma de publicação. Fenômeno este que pode também ocorrer com países 

francófonos e anglófonos do continente africano, uma vez que a produção literária em 

outras línguas nacionais pode não ser mercadologicamente viável aos escritores. 

Nessa perspectiva, a arte e a literatura, “como sistema  simbólico,  por  meio  do  

qual  as  veleidades  mais profundas  do  indivíduo  se  transformam  em  elementos  de  

contato  entre  os homens,  e  de  interpretação  das  diferentes  esferas  da  realidade” 

(Candido, 1965, p. 25), se constroem por meio desses “elementos de contato” que no 

caso africano se mostra evidente pela experiência colonial, fazendo com que  “o sistema 

de comunicação inter-humana” seja estruturado pela dimensão transnacional decorrente 

também da utilização mútua do idioma ou pela proximidade histórica colonial, mas 

sempre intercultural. 

Antonio Candido (1965) teorizou sobre a passagem de um momento marcado 

por manifestações literárias para uma literatura de fato brasileira, enquanto um “sistema 

autônomo”. Portanto, somente no século XIX, o Brasil passou a contar com uma 

literatura orgânica, coerente e baseada na construção da identidade nacional (Moraes, 

2010), ou seja, a consciência nacional no seu conjunto de produtores e receptores se 

aglutina num projeto fixo, contínuo e coerente, assim caracterizado enquanto sistema.  

Ao empreender uma iniciante conceituação sobre as literaturas de Angola e 

Moçambique, Chaves (2005) propõe um exercício menos complexo para conceber 

literaturas nacionais na África, resgatando o caráter muito recente do continente e a sua 

necessidade de se contrapor à literatura colonial. Portanto, o sistema literário africano 

estava pautado no compromisso de desconstruir o discurso colonial ainda predominante 

nas produções artísticas europeias, visto que romances, filmes e documentários ainda 

são constantemente produzidos sobre os países africanos a partir de uma estética 

colonial em busca de um exotismo, tribalismo e silenciamento das experiências locais 

dos colonizados. Nas palavras da autora, “o colonialismo deixava uma sucessão de 

lacunas na história dessas terras e muitos escritores, falando de diferentes lugares e sob 

diferentes perspectivas, parecem assumir o papel de preencher com o seu saber esse 

vazio” (Chaves, 2005, p. 45). Desse modo, o projeto ético e estético dos escritores 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 266 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 261-279, jan./jun. 2026. 



africanos tem sido construir narrativas com o domínio do discurso para falar a partir da 

experiência africana do colonialismo e não mais pela perspectiva dos colonizadores 

europeus.  

Em 2009, a escritora nigeriana Chimamanda Adichie já havia chamado a 

atenção da sociedade global ao proferir a palestra intitulada “Os perigos de uma história 

única”, na tentativa de sintetizar a abordagem pós-colonial de sua escrita ficcional e o 

projeto africano de produção de arte e literatura na segunda metade do século XX e 

início do século XXI. As formas de representação do negro, a compreensão das 

tradições culturais e religiosas africanas e as paisagens locais passaram a ser produzidas 

ficcionalmente a fim de se distanciar do exotismo e estereótipos da ideologia colonial 

(Moraes, 2010).  

Santos (2010) apontou a necessidade de se realizar essa revisão da história e da 

tradição, como passos necessários ao complexo exercício de tradução intercultural, 

denominada como “hermenêutica diatópica” (Santos, 2010, p. 452). Trata-se de um 

trabalho de colaboração intercultural na produção de conhecimento, de maneira 

coletiva, interativa e intersubjetiva, portanto, a literatura deve ser tomada como um 

interconhecimento pautado em trocas cognitivas e afetivas. Por isso, a literatura 

pós-colonial possui em sua origem a necessidade de produzir conhecimento autóctone, 

utilizando-se da releitura e reescrita das histórias locais para se sobrepor ao discurso 

colonial hegemônico, mesmo depois dos processos de descolonização dos países 

africanos. 

Nesse sentido, a literatura tem participado ativamente da construção de 

identidades nacionais, elemento basilar da luta contra o colonialismo (Moraes, 2010). 

Essa seria a premissa principal da constituição dos sistemas literários africanos, a 

adoção imediata das ferramentas discursivas pós-coloniais, algumas vezes 

reconstituindo elementos locais e nacionais, outras vezes, revelando a africanidade 

cultural. Isso aproxima a literatura da Argélia, da Nigéria e de Angola, por exemplo. A 

preocupação narrativa se orienta muitas vezes em descrever mais o que é ser africano 

pela perspectiva continental, do que simplesmente caracterizar povos autóctones ou 

projetos independentes de nação. A construção de nações imaginadas se equilibra sobre 

propostas de reescrita das histórias da colonização em cada país, em sua estratégia, 

violência e metodologia. 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 267 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 261-279, jan./jun. 2026. 



Em síntese, se seguirmos os princípios de Antonio Candido para definir um 

sistema literário, talvez, poucos países africanos possam ser enquadrados nessa 

concepção. Nigéria e África do Sul possuem um conjunto de escritores e leitores 

conscientes sobre a produção literária nacional, desde que dominem a língua inglesa. 

Contudo, o número de leitores e obras continuamente produzidas estão profundamente 

ligadas aos receptores mundiais em língua inglesa, mas a variedade de etnias e línguas 

nacionais, e índices de alfabetização em cada país podem inviabilizar a definição de 

sistema literário. Para Moraes (2010), para se caracterizar os sistemas nacionais das 

literaturas africanas, aceita-se a denominação de “conjunto articulado de obras”, termo 

cunhado por Rita Chaves (1999) para descrever o conjunto de produções literárias de 

Angola, visto que as obras articulavam o tema norteador, ou seja, a questão da nação e 

sua história. Como um processo de retroalimentação, ao produzirem-se discussões em 

torno da construção de identidades nacionais, ao mesmo tempo organizava-se a 

interação entre produtores e receptores, fenômeno em que o fortalecimento do caráter 

nacional se configurava um desdobramento do surgimento de obras e leitores. 

A tríade autor-obra-público se construía simultaneamente à construção de 

sentimentos nacionais de caracterização adjetiva do(s) povo(s) autóctone(s). Ser 

angolano, ser moçambicano, ser argelino ou ser nigeriano era uma atitude identitária 

que interagia com a política e a história local, numa estratégia pós-colonial de dizer de 

si mesmo e desconstruir o que o discurso colonial disse deles. Esse foi o esquema 

político-cultural que moldou a construção dos estados nacionais africanos, com suas 

fissuras e conflitos étnicos do passado e do presente, consequentemente, também nutriu 

as literaturas nacionais enquanto sistemas articulados de obras. 

Devem-se aceitar as transformações na natureza do sistema, dada à persistência 

da presença colonial nos países africanos – descolonização somente na segunda metade 

do século XX – o processo de formação do sentimento de nação se efetua em meio à 

instauração de ditaduras militares, conflitos étnicos e políticas de segregação racial. 

Territórios de disputas civis, étnicas e ideológicas, considerando a geopolítica mundial 

da Guerra Fria iniciada no pós-guerra. Por isso, além de lidar com o passado colonial, 

os Estados recém-independentes também sofriam com a pressão capitalista e socialista 

dos Estados Unidos e da então, União Soviética. Nesse sentido, como suscitou Rita 

Chaves (1999), a formação da literatura pós-colonial já configurava instantaneamente 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 268 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 261-279, jan./jun. 2026. 



sistemas literários multiculturais e diatópicos, com aproximações estruturais e temáticas 

entre os vários países africanos. Por isso, nas literaturas africanas, antes da constituição 

sólida de grupos de escritores, há a afirmação política de nacionalidades e a criação de 

estratégias de escrita ficcional nessa direção (Moraes, 2010).            

Em sua obra Literatura, história e política (2007), Benjamin Abdala Junior 

aborda a forma com que se efetivam os laços de solidariedade entre escritores falantes 

da mesma língua, neste caso o português, como elemento de aproximação entre os 

diferentes sistemas literários de Brasil, Portugal, Angola e Moçambique, em favor da 

concepção de um macrossistema literário. Dessa maneira, o macrossistema pode ser 

definido por meio de modos ideológicos de articulação, ao permitir a discussão do 

caráter artístico do engajamento, do poder de linguagem subjacente ao texto, do circuito 

comunicativo e das articulações do campo intelectual em nossos países. Desse modo, a 

interconexão ideológica entre os países de mesma língua auxilia na formação de um 

macrossistema literário ou um ecossistema cultural.  

A produção literária pós-colonial que surge nos países do continente africano 

pode ser vista com o intuito de distanciar-se da influência ideológica e política do 

ex-colonizador. Essas literaturas africanas possuem a proposta de se afastarem da 

cultura do colonizador em favor de um estatuto cultural que seja capaz de demonstrar 

elementos de diferenciação em relação aos centros hegemônicos do aparato colonial, 

pois deve ocorrer entre os sistemas nacionais “e o macrossistema que os relaciona uma 

dialética interno/externo. Para o escritor engajado, essa tensão parece ser correlata à 

particular/geral dos processos de conhecimento” (Abdala Junior, 2003, p. 113). 

Nesse sentido, o Ecossistema Cultural, conceito estabelecido no livro, propõe 

um diálogo entre diversos países em sua construção cultural, marcada por influências 

mútuas e constantes misturas, permitindo o surgimento de novas formas culturais 

híbridas. Parte-se do entendimento de que a cultura não é fixa nem pura, ou seja, 

nenhuma construção de sociedade é completamente centrada em si mesma, sendo 

sempre resultado de múltiplas influências históricas e políticas. Nas palavras do autor, 

“por ecossistema entendemos uma produtiva coexistência contraditória de pedaços de 

culturas diferentes, em processos contínuos de tensões, interações e mesclagens” 

(Abdala Junior, 2007, p. 20).  

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 269 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 261-279, jan./jun. 2026. 



A proposta evidencia como há uma influência mútua na formação das 

identidades, especialmente entre países que compartilham a mesma língua e processos 

históricos semelhantes, como a colonização e a descolonização. Diante disso, torna-se 

evidente a desvalorização de certas culturas em detrimento de outras. A partir dessa 

assimetria, surge a necessidade de fortalecer conexões entre países com familiaridade 

histórica, justamente por compartilharem experiências coloniais e pós-coloniais 

semelhantes. Entretanto, a questão torna-se mais complexa ao se pensar a 

intertextualidade e a solidariedade entre as produções literárias de uma macrossistema 

nos moldes de Abdala Junior. Quais seriam os limites de alcance desse ecossistema de 

interações e mesclagens entre os países e suas obras? A fusão intertextual ocorre 

unicamente pela língua comum entre os sistemas literários? 

A hipótese argumentativa deste trabalho se estabelece exatamente na premissa 

de que, no contexto africano, a experiência colonial e o processo político de 

descolonização construíram laços ideológicos, estruturais e estéticos muito mais fortes 

do que a interação cultural entre países com a mesma língua de colonização. A literatura 

pós-colonial consolidou conjuntos de obras, autores e receptores que muitas vezes 

interagem mais entre as nações do que necessariamente em núcleos nacionais isolados.  

Abdala Junior refletia a metodologia comparada entre os países lusófonos para conceber 

um ecossistema produtivo ou um macrossistema literário, uma vez que a produção 

literária de Angola e Moçambique pode estar mais focada no mercado luso-brasileiro do 

que nas populações locais desses países.  

O autor pensava principalmente a dialética cultural entre Brasil, Portugal, 

Angola e Moçambique, já que tomar a literatura isolada de Moçambique, por exemplo, 

para compor uma descrição isolada de sistema literário nacional seguindo os preceitos 

de Antonio Candido para estabelecer os denominadores comuns de um sistema literário, 

ou seja, obra, autor e público, poderiam inviabilizar a aplicação do conceito para nações 

ainda em construção no começo do século XXI. 

Para Moraes (2010), de imediato, Abdala Junior não associa a noção de sistema 

literário à ideia de literatura nacional. Exatamente, por essa dificuldade de conceber a 

tríade obra, autor e público em países ainda majoritariamente de cultura oral, como 

alguns países africanos. Por isso, a necessidade de pensar em um macrossistema de 

literatura engajada em língua portuguesa para se compreender o projeto estético das 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 270 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 261-279, jan./jun. 2026. 



literaturas pós-coloniais. Desse modo, a articulação ideológica dessas produções 

ficcionais permitiu tomar a literatura como instrumento de transformação social, 

afastando-se da necessidade de criar, de fato, uma consciência nacional, como pensava 

Antonio Candido (ano?), ao teorizar sobre a literatura brasileira. Assim, o 

posicionamento político-ideológico das literaturas engajadas pós-coloniais da África 

faria mais sentido prático do que pensar nacionalismos isolados em países lusófonos, ou 

mesmo, nos demais territórios africanos. 

Nessa perspectiva, o engajamento literário de escritores pós-coloniais na África 

produziu um cenário de solidariedade político-estética entre seus países com mais 

profundidade do que com as demais nações que também experimentaram o 

empreendimento colonial europeu em algum momento de sua história. Hipoteticamente, 

se deixarmos de lado as literaturas africanas de língua portuguesa com certos intertextos 

culturais com o Brasil e pensarmos as literaturas anglófonas da Nigéria, Quênia e África 

do Sul, seria possível pensar um macrossistema literário entre esses países e o Canadá, 

Austrália e Estados Unidos, também ex-colônias britânicas? Somente a língua em 

comum e a experiência colonial seriam suficientes para consolidar um macrossistema de 

literaturas de língua inglesa? Trata-se de questões que surgem mais intensamente 

quando se comparam as produções literárias de países como Nigéria, Quênia, África do 

Sul, Argélia, Ruanda, Angola e Moçambique, pois, possuem elementos de aproximação 

política mais significativos do que o simples compartilhamento das línguas nacionais. O 

projeto estético pós-colonial de escrita engajada torna-se o marcador estrutural mais 

importante para se pensar o macrossistema literário. 

 O romance africano possui um princípio fundamental de buscar reconstruir as 

histórias locais, a fim de afastar-se dos constructos eurocêntricos do passado colonial. 

Obras, como O mundo se despedaça, de Chinua Achebe, Um grão de trigo, de Ngugi 

Wa Thing’o, Geração da utopia, de Pepetela, Meio sol amarelo, de Chimamanda 

Adichie, Terra sonâmbula, de Mia Couto, Os pescadores, de Chigozie Obiama, Aké, de 

Wole Soyinka, A arma da casa, de Nadine Gordimer, A promessa, de Damon Galgut, 

Baratas, de Scholastique Mukasonga, compartilham do mesmo projeto estético e 

político que caracterizam a literatura pós-colonial, portanto, compõem um 

macrossistema mais consolidado integralmente do que pelas línguas de propagação 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 271 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 261-279, jan./jun. 2026. 



mercadológica e suas experiências isoladas de recepção em cada país produtor desses 

romances. 

Os temas como a aproximação colonial, as guerras de libertação, a ascensão de 

grupos guerrilheiros, os conflitos civis e militares, os combates étnicos, o choque de 

culturas e tradições, a história política e das religiões, o racismo e a violência colonial, 

compõem majoritariamente a literatura africana pós-colonial, com pequenos espaços 

narrativos para o surgimento da voz feminina, como em Hibisco roxo, de Chimanda 

Adichie, Niketche: uma história de poligamia, de Paulina Chiziane, As alegrias da 

maternidade, de Buchi Emecheta e Fique comigo, de Ayobami Adebayo. 

Como pontuou Abdala Junior (2007), a conceituação desse macrossistema de 

literaturas lusófonas foi mais uma estratégia política para somar forças culturais a fim 

de fomentar as produções literárias de língua portuguesa no mercado global. E o que se 

propõe neste texto é a ampliação do conceito de macrossistema e a devida atualização 

do termo para abordar o romance pós-colonial na África.   

 

A formação do macrossistema pós-colonial: o espaço das ideias modernistas 

A crítica pós-colonial tem transformado a nossa compreensão do passado e do 

presente. As narrativas caracterizadas como modernistas no mundo ocidental podem ser 

concebidas a partir de uma denominação de constructo eurocêntrico regionalizado, mas 

tomado como modernismo global, porém, apresenta-se fragmentado nas regiões 

não-metropolitanas. Contudo, uma reavaliação estrutural da historiografia do 

modernismo continua ativa e em andamento, pois, não se trata apenas de incluir obras 

não-ocidentais no cânone mundial, mas repensar os mecanismos de origem, 

disseminação e interação de ideias modernistas entre os sistemas literários globais 

(Prakash et al., 2021). 

No caso africano, as ideias modernistas globais se alinham com as urgências 

históricas locais de desconstrução do discurso colonial no romance e das tentativas de 

fortalecimento de elementos nacionalistas que pudessem agrupar símbolos, línguas e 

etnias dentro de um mesmo projeto de literatura e cultura nacionais. A literatura 

pós-colonial africana, enquanto projeto estético e não apenas marcação historiográfica, 

tem se consolidado mais intensivamente a partir da metade do século XX, conforme 

davam-se os desdobramentos políticos de descolonização do continente. Trata-se de 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 272 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 261-279, jan./jun. 2026. 



umas das principais transformações da arte literária global, aliadas estruturalmente aos 

movimentos feministas, direitos civis das populações negras e da comunidade LGBT da 

década de 1960, a narrativa pós-colonial se constrói em meio a tendências de inovação e 

modernização do texto literário.  

Para Gikandi (2015), o romance africano tem utilizado de estratégias 

modernistas consagradas como o fluxo de consciência, as cronologias múltiplas ou 

fracionadas, além de subverter a presença da ironia para chamar atenção ao discurso 

colonial que colonizou também o arcabouço cultural dos povos africanos. Em inúmeros 

romances africanos, a elaboração narrativa se dá pelo antagonismo discursivo, um 

embate entre o que costumavam dizer “eles”, os colonizadores e o que dizemos “nós”, 

os escritores pós-coloniais. Como todo o sistema colonial era baseado no racismo, ou 

seja, na desumanização dos povos autóctones, sejam os árabes da região do Magreb ou 

os negros da África Subsaariana, as relações raciais foram o combustível das revoltas 

políticas nacionalistas e dos projetos culturais inovadores (Barbosa, 2020). 

 Essa estratégia narrativa do modernismo global se apresenta também em obras de 

autoria feminina ou de autores e autoras negras, e também nos romances LGBT 

contemporâneos comuns no mercado editorial, pois buscam também dar voz narrativa 

aos personagens que costumavam ser objetificados e silenciados pela literatura 

canônica.  Portanto, a literatura pós-colonial africana pode ser considerada um 

macrossistema político-artístico, na medida em que os elementos de composição 

ficcional (estruturas e temas) e as estratégias de narração e subversão do discurso 

colonial se tornam comuns às diferentes nações do continente. Pode-se dizer que o 

modernismo africano e a literatura pós-colonial estão ligados transitivamente, visto que 

as inovações literárias estavam direcionadas a rechaçar a literatura colonial e o discurso 

eurocêntrico que marcou grande parte dos romances e demais manifestações literárias 

da época. Logo, a reinterpretação da história africana, a desconstrução de estereótipos 

coloniais e a contestação das narrativas eurocêntricas foram estratégias fundamentais 

para a composição ficcional das nações africanas e consequentemente, de seu 

macrossistema literário.   

 

 

 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 273 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 261-279, jan./jun. 2026. 



Quadro 1 - Macrossistema Africano: temas e romances* 
 

Temas Obra Autor País 

 
 
Aproximação Colonial  
 

O mundo se despedaça  Chinua Achebe  Nigéria 

À espera dos bárbaros J.M. Coetzee África do Sul 

A gloriosa família Pepetela Angola 

O caminho de casa Yaa Gyasi Gana 

 
Guerras de Libertação 
 

Terra sonâmbula  Mia Couto  Moçambique 

Geração da utopia Pepetela Angola 

O que o dia deve à noite Yasmina Khadra Argélia 

 
Guerra Civil 

Meiosol amarelo  Chimamanda 
Adichie  

Nigéria 

Feras de lugar algum Uzodinma Iweala Nigéria 

 
Ascensão de 
Guerrilheiros 

Um grão de trigo Ngugi Wa 
Thing’o 

Quênia 

Mzungo Meja Mwangi Quênia 

Mayombe Pepetela Angola 

 
Conflito Étnico 
  
 

Murambi: o livro das 
ossadas 

Boubacar Boris 
Diop 

Senegal/Ruanda 

Baratas   Scholastique 
Mukasonga  

Ruanda 

Pequeno país Gael Faye Burundi/Ruanda 

  
Tradição e 
Modernidade 
  
 

Um rio chamado tempo, 
uma casa chamada terra  

Mia Couto  Moçambique 

Os pescadores  Chigozie Obioma  Nigéria 

As alegrias da 
maternidade 

Buchi Emecheta Nigéria 

  
 
Racismo e Violência 
 

A arma da casa  Nadime 
Gordimer  

África do Sul 

Americanah Chimamanda 
Adichie 

Nigéria 

A promessa Damon Galgut África do Sul 

Desonra J.M. Coetzee África do Sul 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 274 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 261-279, jan./jun. 2026. 



 
Gênero  
 

Niketche: uma história 
de poligamia  

Paulina Chiziane  Moçambique 

Fique comigo Ayobami 
Adebayo 

Nigéria 

Hibisco roxo  Chimamanda 
Adichie  

Nigéria 

* A preferência na composição da lista se deu pela disponibilidade da obra em português 
Fonte: Elaboração própria 

 
O quadro anterior revela uma conexão temática e estrutural entre os romances 

africanos de diferentes partes do continente, mesmo considerando a diversidade étnica 

do território e os diferentes processos de descolonização e nacionalismos, pode-se 

afirmar que os elementos narrativos se assemelham e se aproximam de maneira 

substantiva, o que permite a formação de um macrossistema literário em que a estratégia 

pós-colonial os conecta. Se tomarmos, por exemplo, os romances ambientados na 

Argélia como O estrangeiro, de Albert Camus, ou O que o dia deve à noite, de Yasmina 

Khadra, o preconceito racial contra árabes é igualmente reproduzido nas produções 

ficcionais da África Subsaariana, apenas sendo substituído por pessoas negras, mas o 

desprezo do colonizador pelos colonizados africanos tem sido narrado de maneira muito 

semelhante, seja por Ondjaki, em Angola, Yaa Gyasi, em Gana ou J.M. Coetzee, na 

África do Sul. 

Nessa perspectiva, ao longo do século XX e XXI, este macrossistema literário 

tem fortalecido estratégias pós-coloniais de narrar as nações e reescrever a história 

política e cultural do continente. Escritores como Chinua Achebe (Nigéria), J.M. 

Coetzee (África do Sul) e Pepetela (Angola) contribuíram para a produção de obras que 

problematizam o choque cultural entre o colonizador europeu e os povos africanos 

(árabes e negros). Yasmina Khadra (Argélia), Mia Couto (Moçambique), Chimamanda 

Adichie (Nigéria), Ngugi Wa Thing’o (Quênia), Uzodinma Iweala (Nigéria), Meja 

Mwuangi (Quênia), entre outros, trataram os processos violentos das guerras de 

libertação nacional e também das guerras civis que seguiram a descolonização. 

Diante de contextos políticos em crise constante, durante o processo de 

descolonização da África, inúmeros grupos insurgentes que lutaram contra o domínio 

colonial defrontaram-se posteriormente com exércitos nacionais pelo controle 

administrativo dos países, o MPLA em Angola, os Mau-Mau no Quênia ou a Frente de 

Libertação Nacional (FLN) na Argélia são exemplos históricos dos grupos bélicos que 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 275 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 261-279, jan./jun. 2026. 



dominaram o cenário pós-colonial, com suporte armamentista de nações internacionais 

como Rússia, China e Estados Unidos. 

Em seguida, pode-se mencionar Scholastique Mukasonga (Ruanda), Boubacar 

Boris Diop (Senegal) e Gael Faye (Burundi) que exploraram o grande genocídio de 

Ruanda em 1994, a fim de descrever um dos conflitos étnicos mais impactantes da 

história recente da África. Embora a questão racial tenha sido amplamente descrita em 

grande parte da literatura pós-colonial, muitas vezes o confronto colonizador/colonizado 

ganhou centralidade nas narrativas. Assim, autores sul-africanos como Nadime 

Gordimer, Damon Galgut e J.M. Coetzee exploraram com mais insistência o apartheid, 

como modelo de segregação racial praticado no país por décadas para discutir as 

consequências contemporâneas do racismo e da discriminação institucionalizada. Por 

fim, os dilemas entre as práticas tradicionais dos povos africanos em choque com as 

transformações da modernidade, principalmente em termos de religiosidades e a 

violência de gênero, moldam mais amplamente a literatura contemporânea. Buchi 

Emecheta, Chimamanda Adichie, Chigozie Obiama, e Ayobami Adebayo, da Nigéria; 

Paulina Chiziane e Mia Couto, em Moçambique, chamaram a atenção do mercado 

internacional ao discutirem o papel das mulheres nas sociedades africanas, com 

delineamentos narrativos que materializam os debates entre tradição cultural e 

modernização.      

A defesa crítica de um macrossistema pós-colonial para pensar a literatura 

africana se baseia em um posicionamento teórico que pode ser compreendido, a partir 

de sua natureza generalista e homogeneizante, ao desconsiderar a história particular de 

cada nação africana de maneira isolada. Contudo, refere-se intencionalmente a uma 

abordagem comparada que tem analisado a produção ficcional africana, por meio de 

unidades estéticas e estruturais que se coadunam numa simetria estável correspondente 

a um macrossistema. Portanto, ao equalizar o termo sistema literário com a produção 

literária de um país, pode-se produzir um isolamento infértil para as propostas de 

fortalecimento e expansão da literatura africana. Mas concebê-lo, enquanto um 

macrossistema da ficção pós-colonial da África, poderá gerar um conjunto de obras 

extremamente dialógicas entre si e efetivas em termos narrativos e estéticos.   

       

Conclusão 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 276 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 261-279, jan./jun. 2026. 



​ A transposição de conceitos para diferentes espaços estéticos pode produzir 

certo desconforto aos teóricos da literatura e outras artes, exatamente, pela característica 

contextual da elaboração teórica. No caso da literatura africana, a utilização do termo 

“sistema literário” para referir-se aos países isoladamente tem sido recebido 

positivamente pela crítica literária, sem muito alarde. Entretanto, ao aprofundar-se nas 

definições de sistema literário propostas por Antonio Candido para descrever o cenário 

nacional de formação e consolidação da literatura brasileira, surgem questões 

relativamente problemáticas, principalmente quando pensamos na recepção das obras e 

público consumidor. Na experiência das literaturas africanas de língua portuguesa, a 

recepção da produção ficcional de Angola, Moçambique, Cabo Verde e Guiné–Bissau 

se dá mais pelos países parceiros como Brasil e Portugal do que propriamente pelo 

mercado local. Dessa forma, a tríade de Antonio Candido se desintegra se 

considerarmos cada item como indispensável para se consolidar o sistema literário de 

um país. 

Em seguida, Abdala Junior reforça seu conceito de ecologia cultural para pensar 

as literaturas de Angola e Moçambique, a partir de um princípio de solidariedade 

baseada no idioma de escrita literária para o fortalecimento de um macrossistema de 

interação entre Brasil, Portugal e os países lusófonos da África. E novamente, o 

conceito de macrossistema se torna insuficiente para se conceber a literatura africana em 

sua complexidade geopolítica, pois, a Nigéria, berço da população iorubá, possui laços 

culturais muito mais fortes com o Brasil em termos étnicos, linguísticos e religiosos do 

que Moçambique, por exemplo, e quase nenhuma relação com países anglófonos como 

Canadá ou Austrália, a não ser a experiência colonial caracterizada por diferentes 

objetivos de ocupação e/ou exploração. Somente as línguas portuguesa, francesa ou 

inglesa, como fio condutor das interações parecem ser uma posição injusta, devido à 

história econômica do colonialismo e da escravização dos povos africanos. 

Por isso, parece-nos mais adequado atualmente observar a literatura africana a 

partir de suas marcas históricas mais genéricas e que contribuem na constituição de um 

macrossistema, uma vez que a estratégia de construção do discurso literário 

pós-colonial permitiu a justaposição de grupos sociais que se encontram em diferentes 

condições em termos de produção, divulgação e consumo de obras ficcionais. As 

condições históricas de guerras e ditaduras, níveis de alfabetização, domínio escolar de 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 277 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 261-279, jan./jun. 2026. 



línguas europeias e o desenvolvimento econômico dos países africanos fizeram com que 

as diferenças de condições sejam muito significativas para se pensar isoladamente o 

mercado literário no continente. 

Desse modo, a concepção analítica de um macrossistema para compreender a 

literatura africana ecoa mais adequada, principalmente quando observamos que a 

principal estratégia modernista no século XX, na África, foi a adoção dos mecanismos 

pós-coloniais de narrar, ou seja, o fortalecimento da visão africana sobre a sua própria 

história, política e sociedade por meio da desconstrução do aparato colonial na cultura 

de seus povos. Os denominadores comuns que caracterizam um sistema podem ser 

percebidos globalmente no macrossistema africano absolutamente consolidado. Além 

disso, deve-se assentir que a literatura pós-colonial retroalimenta esse macrossistema 

estético, uma vez que a estratégia decolonial se tornou o mecanismo mais potente do 

modernismo africano e da literatura contemporânea.  

 
Referências 
 
ABDALA JUNIOR, B. Literatura, história e política. São Paulo: Ática, 2007. 

ABDALA JUNIOR, B. De vôos e Ilhas: Literatura e comunitarismos. São Paulo: Ateliê, 
2003. 

ABDALA JUNIOR, B. Literatura, história e política: reflexões sobre um percurso 
crítico. Revista Crioula, nº 17, Jun. 2016.  Disponível em: 

<https://revistas.usp.br/crioula/article/view/112527/114567> Acesso em 17 Jun. 2025.  

BARBOSA, Muryatan S. A razão africana. São Paulo: Todavia, 2020.  

CANDIDO, A. Formação da literatura brasileira: momentos decisivos. Belo 
Horizonte: Itatiaia, 1993.  

CANDIDO, A. Literatura e sociedade. São Paulo: Ouro Azul, 2010.  

CHAVES, R. A formação do romance angolano: entre intenções e gestos. São Paulo: 
FBLP, 1999. 

GIKANDI, Simon. Um grão de trigo: introdução. In. NGUGI, Wa Thing’o. Um grão de 
trigo. Rio de Janeiro: Objetiva, 2015.  

PRAKASH,Vikramaditya; CASCIATO, Maristella; COSLETT, Daniel. Global 
Modernism and the postcolonial.  In: PRAKASH,Vikramaditya et al. Rethinking global 
modernism. London: Routledge, 2021. 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 278 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 261-279, jan./jun. 2026. 

https://revistas.usp.br/crioula/article/view/112527/114567


SILVA, Carlos. O macrossistema literário de língua portuguesa e as intercorrências com 
a literatura brasileira. Revista Educação e Linguagens, Campo Mourão, v. 1, n. 1, 
ago./dez. 2012. Disponível em: 
https://periodicos.unespar.edu.br/revistaeduclings/article/view/6335 Acesso em 20 Jun. 
2025.  

 
 
Recebido em 26/10/2025 
 
 
Aceito em 28/12/2025 
 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 279 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 261-279, jan./jun. 2026. 

https://periodicos.unespar.edu.br/revistaeduclings/article/view/6335

