
RITOS DE PASSAGEM EM VIDAS SECAS, DE GRACILIANO RAMOS 
 

RITES OF PASSAGE IN VIDAS SECAS, BY GRACILIANO RAMOS 

Rodrigo Felipe Veloso1 

 
 

RESUMO 

O romance Vidas secas (1938), de Graciliano Ramos, retrata a trajetória de uma 
família de retirantes nordestinos marcada pela seca, pobreza e luta pela sobrevivência. 
A narrativa, aparentemente linear, revela profundos deslocamentos simbólicos que 
podem ser lidos à luz dos ritos de passagem de Arnold Van Gennep (2011): a separação 
ocorre no abandono da terra árida, a margem se manifesta na travessia pela caatinga e 
na vida precária, e a agregação se projeta no desejo de estabilidade, como no sonho de 
Sinhá Vitória com uma cama de couro. Contudo, o ciclo ritual permanece inacabado, 
interrompido pela aridez social e natural. 

Palavras-chave: Vidas secas, Ritos de passagem, Graciliano Ramos, Sertão, 
Identidade. 

 
ABSTRACT 

The novel Vidas secas (1938), by Graciliano Ramos, portrays the trajectory of a family 
of migrants from the Northeast marked by drought, poverty, and the struggle for 
survival. The seemingly linear narrative reveals profound symbolic shifts that can be 
read in light of Arnold Van Gennep's rites of passage (2011): separation occurs in the 
abandonment of the arid land, marginalization manifests itself in the crossing of the 
caatinga and the precarious life, and aggregation is projected in the desire for stability, 
as in Sinhá Vitória's dream of a leather bed. However, the ritual cycle remains 
unfinished, interrupted by social and natural aridity. 

Keywords: Vidas secas. Rites of Passage. Graciliano Ramos. Sertão. Identity. 
 

 

Introdução 
 

O romance social da década de 1930, na tradição literária brasileira, 

consolidou-se como expressão de crítica social. Essa imagem foi, em parte, construída 

1 Pós-doutor em Letras: Estudos Literários pela UFMG; Doutor em Letras: Estudos Literários pela UFJF; 
Docente no  Departamento de Comunicação e Letras da Unimontes. Membro permanente do Grupo 
Interdisciplinar de Estudos Literários Lusófonos (GIELLUS - UEPB), no Núcleo de Estudos Judaícos 
(NEJ-UFMG), sobre a diáspora e memória na literatura de escritoras judias no Brasil (UNIMONTES) e 
no projeto de extensão Resgatando a dignidade e a liberdade por meio da leitura (UNIMONTES). 
rodrigof_veloso@yahoo.com.br. Orcid: https://orcid.org/0000-0001-7840-584X.  
 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 16 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 16-35, jan./jun. 2026. 

https://orcid.org/0000-0001-7840-584X


pelos próprios escritores do período. Graciliano Ramos, por exemplo, em seu artigo 

“Norte e Sul” (1937), defende que a distinção fundamental na literatura nacional não se 

dá por critérios regionais, mas sim por posturas ideológicas. Para ele, havia romancistas 

que privilegiavam retratar a realidade concreta, com seus objetos, práticas culturais e 

conflitos sociais, enquanto outros se voltavam a mundos subjetivos e psicológicos, 

distantes da experiência coletiva. Ao exaltar a primeira vertente, o autor deixava claro 

que, para ele, a relevância literária estava na conexão entre narrativa e vida social, 

sobretudo na abordagem dos dilemas nacionais. 

Na leitura de João Luiz Lafetá (2000), o romance social de 1930 já não se 

limitava a representar a realidade, mas buscava intervir nela, propondo sua 

transformação radical. Antonio Candido (1989), por sua vez, entende essa produção 

como expressão de uma consciência inicial do subdesenvolvimento, capaz de 

diagnosticar os entraves estruturais do país dentro do sistema capitalista. Dessa forma, a 

literatura ganhava a função de denunciar desigualdades e propor alternativas de 

mudança. Nessa perspectiva, a luta simbólica que atravessava os romances opunha os 

setores modernizadores, que defendiam uma nova ideia de nação, às oligarquias 

tradicionais, identificadas como responsáveis pelo atraso e pela estagnação social e 

política. 

Contudo, esse embate não se restringia às elites dominantes. Parte da literatura 

de 1930 também enxergava o povo e suas práticas culturais como entraves ao projeto de 

modernização. Essa faceta, pouco destacada pela crítica, revela que a crítica social do 

período, ao mesmo tempo em que condenava o poder oligárquico, também reforçava 

visões hierarquizantes sobre a cultura popular, considerando-a arcaica ou inadaptada ao 

modelo de nação em construção. Esse aspecto, mais próximo das leituras pós-coloniais, 

evidencia como o projeto progressista continha contradições ao pretender reformar não 

apenas as estruturas políticas, mas também os modos de vida das classes subalternas. 

Essa abordagem crítica permite repensar romances consagrados, como Vidas 

secas (1938), de Graciliano Ramos. Frequentemente celebrado por seu estilo conciso, 

precisão formal e crítica à miséria sertaneja, o livro é visto por estudiosos como um 

exemplo de representação objetiva do subalterno, sem apelos ideológicos aparentes. 

Antonio Candido (1989), Walnice Nogueira Galvão (1972) e Luís Bueno (2006) 

destacam justamente a sobriedade narrativa, a preservação da voz do outro e a denúncia 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 17 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 16-35, jan./jun. 2026. 



social que atravessa a obra. Além disso, o romance é apontado como questionamento ao 

modelo de modernização conservadora vigente durante o Estado Novo, sem abandonar 

sua densidade estética. 

No entanto, é possível ler Vidas secas de outra maneira. Ainda que seu retrato da 

vida sertaneja aparente objetividade, a narrativa também reflete a ideologia do progresso 

que marcou a década de 1930. Assim, o romance não apenas descreve a miséria rural, 

mas também sugere a dificuldade de integração do sertanejo ao mundo moderno, 

ecoando um discurso político e cultural de hierarquização social. Essa perspectiva, em 

diálogo com Euclides da Cunha e outros pensadores do progresso, permite perceber 

como a obra de Graciliano Ramos se inscreve em uma tradição intelectual que valoriza 

a educação, a reforma social e a modernização como saídas para o atraso brasileiro. 

Nesse aspecto, o romance Vidas secas (1938), de Graciliano Ramos, 

configura-se como uma das obras centrais da literatura brasileira ao retratar a vida da 

família de retirantes nordestinos marcada pela seca, pela pobreza e pela luta pela 

sobrevivência. A narrativa, embora “simples” em sua linearidade, apresenta profundos 

deslocamentos simbólicos que podem ser lidos à luz da teoria dos ritos de passagem de 

Arnold Van Gennep (2011), especialmente nas etapas de separação, margem e 

agregação. A travessia da família, guiada por Fabiano e Sinhá Vitória, evidencia uma 

constante experiência liminar: o abandono das terras secas, a caminhada pela caatinga e 

a esperança de encontrar um lugar melhor representam a fase da separação. A vida 

precária no espaço de transição, onde a fome, a violência e a ausência de perspectivas 

predominam, corresponde ao estágio marginal, marcado por uma suspensão da 

identidade social e pela incerteza do futuro. Por fim, o desejo de fixação em uma terra 

fértil e a projeção de um futuro diferente, como no sonho de Sinhá Vitória com uma 

cama de couro, apontam para a etapa de agregação, embora nunca plenamente 

concretizada. Assim, os personagens de Graciliano Ramos se encontram presos a um 

ciclo ritualístico inacabado, em que o processo de passagem é reiteradamente 

interrompido pela aridez da realidade social e natural.  

 

Vidas secas: história, travessia e sobrevivência 

Publicado em 1938, Vidas secas, de Graciliano Ramos, constitui-se como uma 

das obras mais emblemáticas da literatura brasileira do século XX, retratando com vigor 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 18 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 16-35, jan./jun. 2026. 



realista a dureza da vida dos retirantes nordestinos diante da seca e da pobreza 

estrutural. O romance, organizado em capítulos autônomos e, portanto, desmontáveis, 

acompanha o vaqueiro Fabiano, sua esposa Sinhá Vitória, os dois filhos anônimos e a 

cadela Baleia em sua luta incessante pela sobrevivência. O capítulo inaugural, intitulado 

“Mudança”, confere ao deslocamento da família sertaneja uma dimensão que ultrapassa 

o simples movimento físico: trata-se de uma travessia existencial, marcada pela luta 

contra a fome, a sede e a desesperança, que introduz o tom trágico e simbólico da 

narrativa. 

O segundo capítulo, nomeado “Fabiano”, é central, pois apresenta reflexões 

íntimas do protagonista, revelando tensões identitárias, consciência de marginalização e 

o desejo frustrado de ascensão. O terceiro capítulo, “Cadeia”, ocupa posição crucial: 

nele, Fabiano, rude e analfabeto, é preso injustamente após ser provocado pelo soldado 

amarelo. Esse episódio denuncia a fragilidade do indivíduo diante da violência estatal, 

ao mesmo tempo em que expõe a interioridade confusa de Fabiano, incapaz de 

compreender racionalmente sua situação ou de se defender verbalmente. 

No quarto capítulo, intitulado “Sinhá Vitória”, o leitor acessa o universo íntimo 

da esposa de Fabiano que, entre afazeres domésticos e lembranças dolorosas, projeta o 

sonho de possuir uma cama de couro semelhante à do vizinho, seu Tomás da bolandeira. 

O quinto, “O Menino Mais Novo”, adota a perspectiva da infância para narrar a 

formação imaginária de um sujeito que busca afirmar-se diante da figura paterna. O 

sexto, “O Menino Mais Velho”, apresenta um momento singular em que a infância se 

confronta com a linguagem, a religiosidade e a violência simbólica e física da família. O 

episódio da descoberta da palavra “inferno” sintetiza a tensão entre inocência infantil e 

ingresso precoce no universo da dor, da exclusão e da incompreensão. 

No sétimo capítulo, “Inverno”, a narrativa desloca o cenário da seca para o da 

cheia, e a casa da família converte-se em espaço de abrigo em meio ao excesso de água 

e às intempéries. O oitavo, “Festa”, ocupa lugar de destaque por expor Fabiano, Sinhá 

Vitória e seus filhos diante de um universo diferente da fazenda: a cidade e a celebração 

natalina. A ida à festa configura não apenas um deslocamento físico, mas também 

simbólico, em que o contato com o espaço urbano e seus códigos sociais desencadeia 

tensões de identidade, pertencimento e exclusão. 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 19 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 16-35, jan./jun. 2026. 



Entre os treze capítulos, o nono, intitulado “Baleia”, destaca-se pela intensidade 

dramática e pela carga simbólica da morte da cadela, companheira inseparável da 

família. O décimo, “Contas”, apresenta Fabiano diante de uma situação de extrema 

vulnerabilidade: o processo de recebimento e administração do produto da partilha do 

gado, que o confronta com a arbitrariedade do patrão, o desconhecimento de 

mecanismos financeiros e a desigualdade estrutural da sociedade rural. 

No décimo primeiro, “O Soldado Amarelo”, Fabiano enfrenta situação que 

mistura perigo, medo e confronto com a autoridade, ao encontrar o soldado que no 

passado o havia preso e submetido a castigo físico. O décimo segundo nomeado “O 

Mundo Coberto de Penas”, expõe de maneira intensa a experiência existencial do 

vaqueiro diante da ameaça da natureza e dos dilemas de sobrevivência. Nos capítulos 

“O Mundo Coberto de Penas” e “Fuga”, que encerram o romance, a narrativa mostra a 

família diante de um momento crítico de ruptura, marcado pela chegada das arribações e 

pelo avanço da seca. A fuga representa o ápice da narrativa no que concerne à 

mobilidade física e simbólica da família. 

Segundo o antropólogo Arnold Van Gennep, os ritos de passagem são compostos 

por três fases: separação, margem (ou liminaridade) e agregação, que marcam 

simbolicamente as transições sociais e culturais dos indivíduos. No caso de Vidas secas, 

a travessia da família em busca de sobrevivência ecoa essa estrutura, mas de forma 

ambígua e fragmentada, já que a seca, a fome e a exclusão social inviabilizam a 

concretização de uma verdadeira “agregação”. O presente artigo propõe analisar o 

romance a partir dessa perspectiva, examinando como a narrativa evidencia, 

simultaneamente, a potência e a frustração dos ritos de passagem no contexto do sertão 

nordestino. 

 

Ritos de passagem - separação: o abandono e a perda 

A primeira fase descrita por Van Gennep, a separação, refere-se ao desligamento 

de um espaço ou de um estado anterior, instaurando um momento de ruptura 

fundamental para o rito. Em Vidas secas, esse processo aparece já nas primeiras páginas 

do capítulo “Mudança”, quando a família surge em marcha pela caatinga, abandonando 

atrás de si um cenário de fome e escassez. A morte do papagaio, transformado em 

alimento, simboliza de maneira brutal a cisão com a vida anterior. Trata-se de um 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 20 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 16-35, jan./jun. 2026. 



episódio de canibalização afetiva: a ave, lembrança de sociabilidade e até de linguagem, 

é devorada, assinalando o ingresso em um estágio de desumanização, no qual a 

sobrevivência se sobrepõe a qualquer vestígio de afeto ou cultura. 

A separação não é apenas geográfica, mas também existencial. Fabiano e sua 

família deixam para trás o que restava de identidade coletiva e reduzem-se a uma luta 

orgânica pela vida. O contato com a caatinga, povoada de ossadas e urubus, reforça a 

imagem de um espaço liminar, em que a morte é presença cotidiana. Assim, a 

“mudança” não se restringe ao deslocamento físico, mas converte-se em rito de 

desprendimento: abandonam-se não apenas lugares, mas símbolos de pertencimento. 

No início do segundo capítulo, Fabiano recorda o passado recente de fome 

extrema, quando sua família se alimentava de raízes e dormia ao relento. O 

deslocamento até a fazenda, onde conseguem abrigo, representa uma primeira fase de 

separação, tal como formulada por Van Gennep: o corte com a condição anterior de 

miséria absoluta. 

A chegada à fazenda e a ocupação da casa abandonada marcam um gesto de 

ruptura. Fabiano, que “caíra no fim do pátio, debaixo de um juazeiro”, instala-se no 

espaço vazio e, depois, é incorporado como vaqueiro. Esse movimento significa a saída 

de uma condição de errância total para um papel social definido, embora subordinado. 

A separação, no entanto, não é completa, pois o passado de privação persiste 

como memória traumática. A figura do papagaio devorado ecoa como lembrança de 

perda simbólica, reforçando que o rompimento não se faz limpo, mas carregado de 

resquícios de desumanização. 

Segundo Van Gennep, a fase da separação implica o desligamento do indivíduo 

de sua condição anterior. Em “Cadeia”, esse rompimento é marcado pela saída de 

Fabiano do espaço da feira, onde buscava mantimentos para a família, em direção à 

prisão. Inicialmente, Fabiano cumpre um papel corriqueiro: o de provedor, comprando 

sal, feijão e querosene, barganhando preços com desconfiança, como qualquer homem 

pobre da região. Entretanto, a aproximação do soldado amarelo e a sequência de 

provocações instauram o corte com esse cotidiano. 

A prisão injusta simboliza a expulsão de Fabiano do espaço social reconhecido, 

ainda que precariamente. Ele deixa de ser trabalhador em trânsito pela feira para 

tornar-se “preso”, deslocado à força para uma esfera de marginalidade absoluta. Essa 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 21 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 16-35, jan./jun. 2026. 



separação é violenta, marcada por humilhações físicas, as pancadas de facão no peito e 

nas costas, e simbólicas, já que Fabiano não compreende os motivos da prisão nem 

consegue articular defesa. 

Em “Sinhá Vitória”, o rompimento não se dá de forma prática, mas simbólica. 

Enquanto cozinha e observa os filhos, Sinhá Vitória revive discussões com Fabiano e 

reaviva a insatisfação profunda com sua cama de varas. A lembrança do comentário 

depreciativo do marido sobre seus sapatos de festa reacende sentimentos de humilhação, 

levando-a a desejar ardentemente uma cama “de couro e sucupira, igual à de seu Tomás 

da bolandeira” (Ramos, 2008, p. 21). 

O objeto representa mais que conforto: encarna a possibilidade de ascensão 

social, de não viver mais como bicho, de conquistar um mínimo de dignidade. O sonho 

da cama, assim, funciona como ruptura interior com a vida resignada que Fabiano 

aceita. Nesse instante, Sinhá Vitória distancia-se simbolicamente da ordem em que está 

inserida, iniciando seu rito de passagem. 

O rito inicia-se com a contemplação admirada do pai. Fabiano, montado na égua 

alazã, surge como herói mítico para o menino: “Metido nos couros, de perneiras, gibão 

e guarda-peito, era a criatura mais importante do mundo” (Ramos, 2008, p. 21). O pai 

aparece engrandecido, quase sagrado, símbolo de força e autoridade. 

Esse momento configura a fase da separação, em que o menino, ao observar 

Fabiano, rompe com o estado de passividade infantil e passa a desejar a realização de 

uma “ação notável” que impressione o irmão e a cachorra Baleia. É a tomada de 

consciência de sua pequenez diante da grandeza paterna, distância que o incita a agir. 

O ponto inicial do rito é a separação. O menino, em sua curiosidade espontânea, 

questiona os adultos sobre a palavra “inferno”, aprendida no contexto da fala 

supersticiosa de Sinha Terta. A indagação rompe com o universo do brincar, pois, ao 

buscar explicação, ele encontra a indiferença do pai e a violência da mãe. 

 
Por isso rezingara, esperando que ela fizesse o inferno transformar-se. Todos 
os lugares conhecidos eram bons: o chiqueiro das cabras, o curral, o 
barreiro, o pátio, o bebedouro – mundo onde existiam seres reais, a família 
do vaqueiro e os bichos da fazenda (Ramos, 2008, p. 27). 
 

O excerto mostra como o menino habitava um espaço de experiências concretas, 

onde o mundo lhe aparecia como lugar bom, habitado por animais e pessoas próximas. 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 22 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 16-35, jan./jun. 2026. 



A palavra “inferno” rompe essa estabilidade, introduzindo a criança num vocabulário 

abstrato, carregado de violência simbólica. A separação, nesse caso, é cognitiva: o 

menino é forçado a confrontar um conceito que ultrapassa sua lógica tangível de 

mundo. 

Esse afastamento da infância confirma-se no gesto físico: após o cocorote da 

mãe, o menino foge e se refugia debaixo das árvores secas. A cena marca a perda do 

espaço familiar como lugar de acolhida e inaugura um percurso solitário. É o início de 

sua travessia liminar. 

No capítulo “Inverno”, a separação dá-se tanto no plano físico quanto simbólico. 

Fisicamente, a enchente afasta a família da normalidade precária da lida sertaneja: o 

campo está inundado, as terras desaparecem sob a água, e o cotidiano da seca cede lugar 

a uma natureza desmedida, que ameaça e protege ao mesmo tempo. A família 

recolhe-se à casa, onde o fogo simboliza a tentativa de manter coesão diante do 

isolamento. 

No plano simbólico, a separação manifesta-se na memória traumática da seca e 

da violência social, evocada por Fabiano ao recordar a surra recebida do “soldado 

amarelo”. A cheia, embora suspenda a ameaça imediata da fome, separa-os do passado 

recente de aridez, inaugurando uma nova etapa marcada pela instabilidade. Essa 

oscilação entre seca e cheia revela a condição cíclica de separação permanente, em que 

os personagens nunca se fixam em ordem estável. 

O capítulo inicia com a saída da família da casa e a travessia do sertão rumo à 

cidade. Fabiano, Sinhá Vitória e os meninos vestem roupas novas, desconfortáveis, 

adquiridas com esforço e sacrifício. A preparação corporal e a escolha da vestimenta 

funcionam como símbolos de desprendimento da vida habitual e tentativa de ingressar 

no universo urbano. Trata-se de gesto ritualístico: abandonar a nudez cotidiana e 

assumir trajes que, embora inadequados, buscam legitimar a inserção em novo espaço 

social. 

A própria caminhada sob o calor e o esforço físico para manter a postura ereta 

reforçam o caráter de transição. Fabiano, que normalmente olha o chão, tenta imitar os 

modos citadinos, erguendo o espinhaço. Esse afastamento do gesto corriqueiro marca a 

separação: a tentativa de deixar para trás o sertão e adentrar outra ordem simbólica. 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 23 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 16-35, jan./jun. 2026. 



Nesse contexto, a ruptura é marcada pela decisão de Fabiano de matar a 

cachorra: “Então Fabiano resolveu matá-la. Foi buscar a espingarda de pederneira, 

lixou-a, limpou-a com o saca-trapo e fez tenção de carregá-la bem para a cachorra não 

sofrer muito” (Ramos, 2008, p. 39). O gesto revela ambivalência: de um lado, a 

necessidade prática de eliminar um ser doente; de outro, a dor de extinguir uma 

presença familiar. A reação de Sinhá Vitória e dos meninos confirma essa tensão: “Ela 

era como uma pessoa da família: brincavam juntos os três, para bem dizer não se 

diferençavam” (Ramos, 2008, p. 39). O afastamento de Baleia não é apenas físico, mas 

afetivo. 

A separação, aqui, assume caráter ritualístico, ainda que não formal. A 

preparação da arma, o recolhimento das crianças e as orações de Sinhá Vitória 

configuram ambiente de despedida. Como nos ritos fúnebres descritos por Van Gennep, 

dramatiza-se o afastamento da vida social e familiar. 

Para Fabiano, a separação manifesta-se também na tensão com o patrão durante 

a partilha do gado: “Ao chegar à partilha, estava encalacrado, e na hora das contas 

davam-lhe uma ninharia” (Ramos, 2008, p. 43). Fabiano vê-se excluído do controle 

sobre seus bens e dependente das regras impostas pelo proprietário. A ruptura não é 

apenas material, mas social, pois ele se percebe alienado do que lhe pertencia por 

direito. Essa etapa representa a quebra de sua ilusória autonomia e a revelação de sua 

vulnerabilidade. 

A reação do personagem, resignação, ressentimento e tentativas frustradas de 

calcular mentalmente o prejuízo, evidencia a dificuldade de adaptação. Tal como nos 

ritos de passagem descritos por Van Gennep, a separação implica isolamento, confusão 

de papéis e suspensão de prerrogativas. 

Fabiano afasta-se de seu espaço cotidiano, da fazenda e do convívio familiar, ao 

embrenhar-se na vereda em direção à lagoa seca. A narrativa detalha sua atenção aos 

rastros da égua e da cria, revelando familiaridade com o sertão, mas também tensão 

diante do perigo iminente: “De repente notou que aquilo era um homem e, coisa mais 

grave, uma autoridade. Sentiu um choque violento, deteve-se, o braço ficou irresoluto, 

bambo, inclinando-se para um lado e para outro” (Ramos, 2008, p. 47). 

“O soldado amarelo” encarna a autoridade e a opressão, remetendo ao episódio 

anterior da prisão. A separação não é apenas física, mas simbólica: Fabiano confronta-se 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 24 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 16-35, jan./jun. 2026. 



com a violência institucionalizada. A hesitação diante do impulso homicida marca a 

ruptura de sua inocência e segurança, essência do primeiro estágio do rito. 

O capítulo inicia com a percepção de Fabiano sobre o mulungu do bebedouro, 

“coberto de arribações”, prenunciando a destruição da água e do gado. Esse momento 

inaugura a separação: o vaqueiro é deslocado de sua rotina e forçado a reconhecer a 

vulnerabilidade da existência. Ao destacar que “um bicho tão pequeno mataria o gado”, 

Ramos sublinha a inversão da lógica sertaneja, deslocando o sujeito para um estado de 

alerta. A seca iminente e as aves configuram o rompimento com o mundo estável, 

iniciando o rito. 

Esses eventos funcionam como catalisadores da primeira etapa do rito de 

passagem: a separação. Van Gennep enfatiza que ela afasta o indivíduo de seu contexto 

habitual, rompendo com a vida cotidiana e preparando-o para a transição. No sertão de 

Graciliano, a separação não é ritual formalizado, mas natural e brutal: as arribações, a 

escassez de água e a ameaça constante de morte obrigam Fabiano a perceber a 

inviabilidade da permanência. O mulungu “coberto de penas”, metáfora da natureza 

hostil, articula-se como força que rompe a ordem: o ambiente deixa de ser seguro, 

obrigando o personagem a enfrentar sua vulnerabilidade. 

Fabiano encarna a tensão entre resistência e aceitação da separação. 

Inicialmente, reage com incredulidade e confusão diante da ameaça, tentando 

racionalizar o absurdo: “Um bicho tão pequeno! Achou a coisa obscura e desistiu de 

aprofundá-la” (Ramos, 2008, p. 50). A narrativa evidencia o processo de negação que 

precede a aceitação do rito, resistência natural à perda de referências. A morte de Baleia 

reforça essa separação: simboliza a ruptura definitiva com a estabilidade familiar e 

afetiva, impondo a Fabiano decisão dolorosa que o afasta de qualquer ideia de 

segurança. 

A primeira etapa, a separação, cumpre-se na decisão de Fabiano de abandonar a 

fazenda após constatar sua inviabilidade. O trecho inicial do capítulo descreve a 

preparação silenciosa da viagem: “Saíram de madrugada. Sinha Vitória meteu o braço 

pelo buraco da parede e fechou a porta da frente com a taramela. Atravessaram o pátio, 

deixaram na escuridão o chiqueiro e o curral, vazios, de porteiras abertas, o carro de 

bois que apodrecia, os juazeiros” (Ramos, 2008, p. 54). Esse momento caracteriza a 

ruptura com o espaço familiar, abandono do lar e da rotina conhecida, configurando a 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 25 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 16-35, jan./jun. 2026. 



fase de descolamento. A separação de Fabiano e sua família não é apenas física, mas 

simbólica: há a consciência do fim de um ciclo marcado pela seca, pela opressão e pelas 

privações. A perda de Baleia, evocada de forma recorrente, funciona como metáfora da 

destruição dos vínculos afetivos e da transitoriedade da vida sertaneja, reforçando a 

dimensão ritualística do corte que inaugura o rito de passagem. 

 

Rito de margem: a experiência da liminaridade 

A segunda etapa dos ritos de passagem, segundo Van Gennep, é a margem ou 

liminaridade, em que os sujeitos se encontram entre dois estados, suspensos em uma 

condição ambígua e instável. Em Vidas secas, essa fase corresponde tanto à travessia 

física do sertão quanto à crise psicológica e social das personagens, configurando um 

estado de suspensão contínua. No capítulo “Mudança”, o deslocamento pela caatinga 

simboliza essa condição: a família marcha sem destino seguro, habitando um espaço 

onde a vida se confunde com a ameaça constante de morte. O menino mais velho, ao 

recusar-se a andar e desfalecer de cansaço, encarna a experiência liminar: seu corpo, 

“frio como um defunto”, figura a proximidade da morte, e o gesto de Fabiano ao 

erguê-lo sobre os ombros torna-se ato ritual, oscilando entre violência e cuidado. Nesse 

território de ossadas, monotonia e horizontes desfocados, a humanidade se dilui, e até a 

cadela Baleia assume papel de guia, como se também participasse do rito coletivo de 

sobrevivência. 

No capítulo “Fabiano”, a liminaridade manifesta-se na crise identitária do 

vaqueiro. Ao afirmar “Você é um homem, Fabiano” e em seguida corrigir-se com “Você 

é um bicho, Fabiano”, ele expõe sua existência suspensa entre humanidade negada e 

animalização imposta. O orgulho em ser “bicho” traduz a ambiguidade própria da 

margem: resignação diante da exclusão social e tentativa de valorizar sua resistência 

física. Mais próximo da cadela Baleia do que dos patrões letrados, Fabiano vive num 

“entre-lugar” de linguagem e identidade, reforçado por sua comunicação gutural e pelo 

vexame diante das perguntas dos filhos. Na cadeia, essa condição atinge o ápice. 

Atordoado pela surra, incapaz de se defender, Fabiano balança entre a incredulidade e a 

resignação, situando-se nem como trabalhador livre nem como criminoso. Seus 

grunhidos e marradas na parede radicalizam a fusão entre humano e animal, e a 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 26 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 16-35, jan./jun. 2026. 



presença de outros presos evidencia uma liminaridade coletiva, de sujeitos excluídos do 

tecido social. 

Sinhá Vitória também vive a margem, mas em dimensão psicológica. Entre 

afazeres e devaneios, ela oscila entre esperança e desânimo: sonha com a cama de 

couro, imagina vender galinhas, enganar o destino, mas revive lembranças dolorosas da 

seca e da morte do papagaio. Seus gestos, o rosário que se desprende, o cachimbo aceso, 

as tentativas supersticiosas de prever o futuro, configuram práticas liminares, em que 

racionalidade e magia se entrelaçam. Nesse estágio, Sinhá Vitória é mais do que dona de 

casa: é estrategista e sonhadora, mas sua liminaridade permanece presa ao ciclo da 

miséria, em tensão entre desejo e frustração. 

Os filhos também experimentam a margem. O mais novo, em sua aventura com 

o bode, vive a oscilação entre medo e coragem, típica da liminaridade. Sua queda 

grotesca e humilhante simboliza o fracasso da passagem: a tentativa de tornar-se 

Fabiano não se concretiza, e ele retorna ferido e ridicularizado. Já o menino mais velho 

enfrenta a liminaridade pela linguagem e pela religiosidade: ao repetir “inferno”, tenta 

apropriar-se do vocabulário adulto, mas só consegue traduzi-lo com imagens concretas 

do sertão. Entre a ingenuidade infantil e a racionalidade adulta, encontra na cadela 

Baleia sua única escuta, revelando que sua travessia é mais simbólica do que social. 

A família inteira experimenta a liminaridade no capítulo “Inverno”. A seca cede 

lugar à cheia, mas o futuro é incerto: a casa, simultaneamente abrigo e ameaça, 

representa o espaço liminar por excelência. O fogo ilumina corpos em semissombra, e o 

discurso fragmentado de Fabiano espelha a precariedade simbólica da condição de 

suspensão. Tensões internas emergem: Fabiano oscila entre orgulho e humilhação; os 

filhos, entre aprendizado e frustração; Sinhá Vitória, entre fé e medo. Todos habitam um 

estado de indefinição, no qual papéis sociais e identidades se desfazem e se 

reconfiguram. 

Na festa da cidade, a margem assume contornos sociais. A família não pertence 

mais ao campo, mas tampouco integra o espaço urbano. O desconforto com roupas e 

rituais religiosos, a percepção de exclusão e o medo do poder reforçam a consciência de 

ridículo e diferença social. O colarinho e as botinas tornam-se símbolos de uma 

integração falha: ao invés de inseri-los, produzem dor e humilhação. Fabiano, 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 27 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 16-35, jan./jun. 2026. 



embriagado e agressivo, encena um desafio impotente, revelando a vulnerabilidade do 

sertanejo diante da hierarquia urbana. 

A morte de Baleia é outro ponto alto da liminaridade. Entre delírios e percepções 

confusas, a cadela já não pertence ao mundo dos vivos, mas tampouco é cadáver. O 

“nevoeiro” que lhe turva a visão traduz esse estado de transição, enquanto seus últimos 

impulsos, vigiar cabras, perseguir preás, reafirmam sua função simbólica na família. 

Aqui, a fronteira entre humano e animal dissolve-se: Baleia se torna figura quase 

humana, espelho do drama coletivo da família. 

No capítulo “Contas”, Fabiano vive a liminaridade econômica. Suspenso entre a 

ilusão de direito e a realidade de submissão, enfrenta a arbitrariedade do patrão e sua 

própria ignorância. O momento traduz o que Turner chama de aprendizado paradoxal: 

na vulnerabilidade, o sujeito internaliza normas e estratégias de sobrevivência. Fabiano 

torna-se mais cauteloso, mas não menos preso ao limbo social. O mesmo ocorre em “O 

Soldado Amarelo”: dividido entre o impulso de vingança e o medo da autoridade, 

aprende pela observação e pelo cálculo de riscos. Sua resistência não se dá pela força, 

mas pelo autocontrole. 

Em “O Mundo Coberto de Penas”, a liminaridade assume dimensão cósmica. A 

ameaça das arribações coloca Fabiano entre a vida doméstica e a natureza implacável, 

fundindo em sua mente a morte de Baleia e o perigo das aves. Já no capítulo final, 

“Fuga”, a família, sobrecarregada por bagagens e silêncios, avança pelo sertão em um 

rito coletivo de transição. A travessia representa tanto deslocamento físico quanto 

psicológico: dependência mútua, negociação de medos e redefinição de papéis. Nesse 

limiar, abandonam a ordem anterior sem garantia de nova integração. 

Assim, em Vidas secas, a fase liminar dos ritos de passagem não é transitória, 

mas permanente. Fabiano, Sinhá Vitória, os filhos e até Baleia permanecem presos a 

esse “entre-lugar”, sem jamais alcançar a etapa de agregação. A narrativa de Ramos, ao 

radicalizar a condição liminar, denuncia a exclusão estrutural do sertanejo, para quem a 

transição nunca se completa: a margem converte-se em destino. 

 

Rito de agregação frustrada: a busca por pertencimento 

Na estrutura dos ritos de passagem, a fase final é a agregação, na qual o 

indivíduo ou grupo é reintegrado a um novo estado ou comunidade. No capítulo 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 28 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 16-35, jan./jun. 2026. 



“Mudança”, essa etapa aparece como uma promessa constantemente adiada. A chegada 

aos juazeiros e, posteriormente, a uma fazenda abandonada sugere uma possível 

reintegração: há sombra, abrigo, a caça de um preá e a esperança da chuva. 

Fabiano projeta, então, um futuro idealizado: imagina-se vaqueiro daquela 

fazenda, dono de um mundo revitalizado pela água. Essa projeção corresponde ao 

anseio de agregação, de enraizamento e pertencimento. Entretanto, tal reintegração 

permanece no campo da imaginação e da esperança, sem concretização. A fazenda está 

vazia, os animais mortos, os arredores marcados pelo abandono. O rito, portanto, não se 

completa: a agregação é ilusória, sustentada pela fé de que a chuva virá. 

Esse aspecto revela como Vidas secas subverte a estrutura clássica de Van 

Gennep: em vez de conduzir à incorporação em uma nova ordem social, o rito 

permanece suspenso, refletindo a realidade histórica do sertão, onde os retirantes 

raramente encontram estabilidade. A “mudança” é contínua, mas nunca definitiva. 

A fase final dos ritos de passagem é a agregação, quando o indivíduo assume um 

novo estatuto e é reconhecido pela comunidade. No caso de Fabiano, a condição de 

vaqueiro poderia representar essa integração: ele recebe marcas de ferro, instrumentos 

de trabalho, um cavalo e a responsabilidade de cuidar do gado. 

Todavia, essa inserção é ilusória. Fabiano continua sendo “um traste da 

fazenda”, facilmente descartável pelo patrão, a quem deve obediência servil. A 

consciência de viver “em terra alheia” e de estar sempre à mercê da expulsão impede a 

verdadeira reintegração. A agregação, portanto, não se consuma: o rito permanece 

incompleto, revelando a precariedade social do sertão. 

Essa frustração ecoa no contraste entre Fabiano e seu Tomás da bolandeira. Este 

último, mesmo decadente, representava uma possibilidade de ascensão pela palavra e 

pela leitura. Fabiano, no entanto, reconhece a distância intransponível entre si e a 

cultura letrada. Ao rejeitar esse caminho e valorizar a dureza física, reforça sua 

exclusão. Assim, sua “agregação” é apenas parcial, marcada pela submissão e pela 

marginalidade. 

A terceira fase do rito, a agregação, deveria marcar a reintegração do indivíduo 

em uma nova posição social. Em “Cadeia”, esse retorno não ocorre. Libertado após a 

violência, Fabiano não é incorporado em um papel novo e valorizado; ao contrário, 

retorna à condição precária de antes, com marcas físicas e psicológicas da humilhação. 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 29 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 16-35, jan./jun. 2026. 



Sua passagem pelo cárcere não lhe confere aprendizado ou status, mas reforça sua 

posição subalterna e sua impotência diante do poder arbitrário. 

A agregação, portanto, é frustrada. Fabiano volta para a família, mas com a 

certeza de sua impotência diante do “governo”, materializado na figura grotesca do 

soldado amarelo. A autoridade, que deveria ser distante e justa, aparece corrompida, 

mesquinha e cruel. Essa percepção o leva a oscilar entre resignação e desejo de 

vingança, imaginando juntar-se a cangaceiros para atacar os “donos do soldado 

amarelo”. Ainda assim, sua responsabilidade com a família, Sinhá Vitória, os filhos e 

Baleia, impede qualquer ação efetiva. 

O rito, que deveria transformá-lo, deixa-o preso à mesma condição de 

marginalidade. O cárcere, em vez de passagem, funciona como repetição de sua 

exclusão estrutural. Nos ritos tradicionais, a fase de agregação marca a incorporação do 

indivíduo em uma nova posição social. No caso de Sinhá Vitória, essa etapa não se 

concretiza. 

Embora formule planos para adquirir a cama, todas as tentativas são frustradas: a 

raposa come a galinha pedrês, Fabiano se mostra incapaz de levar projetos adiante, e o 

dinheiro é sempre insuficiente. O sonho da cama permanece no horizonte, mas 

inalcançável. A cama funciona, então, como símbolo de agregação frustrada. Em vez de 

conquistar o objeto e, com ele, um lugar mais digno no mundo, Sinhá Vitória retorna à 

resignação. O ciclo recomeça: ela suspira, retoma os afazeres e se conforma com a 

precariedade, ainda que não abandone o desejo íntimo de mudança. 

Ademais, o rito de agregação pressupõe a incorporação do sujeito em sua nova 

condição. No entanto, no caso do menino mais novo, essa etapa não se cumpre. Após a 

queda, percebe a indiferença dos familiares: o irmão ri, Baleia reprova, Sinhá Vitória já 

havia respondido com um cascudo. Não há reconhecimento social da experiência. O 

menino retorna solitário, ressentido e sem honra. 

Ainda assim, há projeção imaginária de agregação. Ele sonha em tornar-se 

grande como Fabiano: “Ia crescer, espichar-se numa cama de varas, fumar cigarros de 

palha, calçar sapatos de couro cru” (Ramos, 2008, p. 24). A antecipação do futuro 

funciona como compensação simbólica da frustração imediata. O rito de passagem, 

portanto, não se concretiza socialmente, mas persiste como desejo. 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 30 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 16-35, jan./jun. 2026. 



Segundo Van Gennep, o desfecho do rito deveria conduzir à agregação, ou seja, 

à reintegração em nova condição. Em Vidas secas, essa etapa se revela falha ou 

truncada. O menino não é acolhido pelos adultos, tampouco encontra sentido definitivo 

para a palavra que o atormenta. A violência doméstica substitui o elemento 

transcendental e transforma-se na pedagogia da sobrevivência. 

Assim, o rito de passagem não promove amadurecimento, mas consolida a 

exclusão da criança de qualquer espaço de compreensão e afeto. O menino permanece 

vulnerável, sem integrar-se a uma nova etapa de desenvolvimento. 

No capítulo “Inverno”, a agregação também não se cumpre plenamente, 

correspondendo à condição geral da obra: a impossibilidade de integração dos 

marginalizados do sertão. Há, contudo, lampejos de agregação simbólica. O fogo, frágil, 

cria um círculo de luz que une a família em torno de uma experiência comum. A 

narrativa de Fabiano, ainda que distorcida, oferece aos filhos aprendizado e confronto 

com a linguagem. 

A cheia, ameaçadora, carrega a promessa de fertilidade futura. Fabiano 

vislumbra engorda do gado, prosperidade relativa, até mesmo uma cama de couro para 

Sinhá Vitória. A esperança, embora ilusória, cumpre função agregadora, permitindo que 

a família suporte o presente. A agregação não se dá como consolidação de ordem 

estável, mas como movimento precário e provisório, sustentado por imagens, narrativas 

e afetos que mantêm coesão mínima para sobrevivência. 

O retorno à condição anterior, após a embriaguez de Fabiano e a frustração geral, 

não resulta em verdadeira integração. O rito de passagem é interrompido, ou melhor, 

fracassa. Em vez de serem incorporados ao espaço urbano, Fabiano e sua família 

regressam simbolicamente à margem. A cena final, em que Fabiano adormece na 

calçada, roupas desconjuntadas, indica o retorno à pobreza e exclusão. 

A agregação, nesse caso, não corresponde à conquista de um novo status social, 

mas à reafirmação da condição marginal do sertanejo. O ciclo do rito se fecha com a 

reiteração da exclusão: a festa, em vez de integração, confirma o lugar subalterno da 

família. 

Para Baleia, a reintegração ocorre na dimensão onírica de seus delírios finais: 

“Baleia queria dormir. Acordaria feliz, num mundo cheio de preás…” (Ramos, 2008, p. 

42). O delírio antecipa um paraíso zoomórfico, no qual ela reencontra Fabiano, Sinhá 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 31 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 16-35, jan./jun. 2026. 



Vitória e os meninos em abundância e liberdade. A agregação não se dá no plano 

familiar, mas no simbólico e transcendental. A morte da cadela assume dignidade ritual, 

funcionando como metáfora da esperança dos retirantes. 

No capítulo final, Fabiano não conquista poder sobre o gado nem sobre a 

economia da fazenda, mas internaliza a compreensão de sua posição e limites: “Tinha 

vindo ao mundo para amansar brabo, curar feridas com rezas, consertar cercas… Era 

sina” (Ramos, 2008, p. 45) A agregação é internalização de consciência sobre o destino. 

Ele reconhece seu papel, resigna-se, preservando resistência simbólica, observação 

crítica, cálculo de perdas e vigilância sobre o que lhe é subtraído. 

Sinha Vitória atua como mediadora do rito, oferecendo ferramentas de 

interpretação da realidade econômica. A passagem não é apenas individual, mas 

mediada por vínculos familiares e estratégias coletivas de sobrevivência. A liminaridade 

e (re)descrição do eu se manifestam na percepção de Fabiano diante do soldado, 

adquirindo aprendizado paradoxal: conhece limitações próprias e alheias, compreende 

que força bruta não é justiça ou autonomia, adquirindo consciência crítica e adaptativa. 

A agregação, finalmente, ocorre quando Fabiano retorna à vida cotidiana, com 

uma nova compreensão do mundo social e de sua posição nele. A experiência adquire 

dimensão ética: escolhe não exercer violência injustificada, mostrando que a 

aprendizagem é prática, moral e psicológica. 

O rito de passagem, marcado pelo ciclo natural, pela interação familiar e pelas 

projeções futuras, evidencia que a agregação em Vidas secas é precária, simbólica e 

relacional. A reintegração social, material e afetiva permanece parcial, refletindo a 

vulnerabilidade estrutural e a resiliência do sertanejo. Ramos evidencia que a passagem 

de um estado a outro não é formal, mas existencial, profundamente moldada pela 

adversidade, esperança e reorganização da vida cotidiana. 

 

Rito de passagem final e marginal: a morte da cadela Baleia como espelho da 

condição humana 

O episódio da morte de Baleia, visto pela ótica dos ritos de passagem de Arnold 

Van Gennep, permite compreender como a narrativa de Graciliano Ramos elabora um 

momento de transição simbólica que ultrapassa a dimensão do trágico individual. 

Trata-se de uma morte que não se restringe ao destino de um animal, mas que se projeta 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 32 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 16-35, jan./jun. 2026. 



como espelho da própria condição humana no sertão. A cadela, integrada plenamente à 

vida da família, desempenha papéis de sobrevivência, proteção e afeto, e por isso sua 

morte assume contornos ritualísticos, atravessados pela dor e pelo sentido coletivo. 

Na estrutura dos ritos, pode-se perceber claramente as três fases descritas por 

Van Gennep. A separação ocorre no instante em que baleia adoece e se afasta do 

convívio diário, marcando seu desligamento da comunidade familiar. O momento de 

margem, ou liminaridade, está presente no delírio da cadela, quando, em sua 

imaginação, vislumbra um “mundo cheio de preás”, onde não haveria fome nem 

escassez. Por fim, a agregação se manifesta não como reintegração da própria Baleia, 

mas na forma como a família terá de se reorganizar emocionalmente diante da perda, 

aprendendo a lidar com a ausência e reafirmando sua condição de resistência. 

A morte ritualizada de Baleia pode ser entendida também como uma metáfora 

das incontáveis mortes anônimas do sertão. Homens, mulheres e crianças sucumbem às 

forças da seca, da miséria e da violência, muitas vezes sem testemunho nem memória. O 

animal, no entanto, recebe um tratamento narrativo que confere dignidade à sua 

passagem, sugerindo que até mesmo nas existências mais precárias pode haver espaço 

para a elaboração simbólica da morte. Assim, o capítulo ressoa como denúncia social e, 

ao mesmo tempo, como gesto poético de resistência à desumanização. 

Outro aspecto fundamental é a dissolução das fronteiras entre humano e animal. 

Baleia é humanizada pela narrativa: ela sonha, sofre, projeta desejos e é dotada de 

consciência rudimentar. Contudo, essa humanização também funciona como espelho 

invertido, pois os próprios personagens humanos vivem uma condição de animalização 

diante da fome, da sede e do abandono social. A cadela é, nesse sentido, o elo que 

conecta os dois mundos, mostrando que a miséria apaga distinções e torna indistintos os 

limites da vida. 

A força simbólica desse capítulo reside justamente na ritualização da morte 

como experiência coletiva e partilhada. Apesar da brutalidade do contexto, o narrador 

abre espaço para o luto, para a rememoração e para a imaginação de um além utópico, 

representado pelo campo farto de preás. Essa imagem, ao mesmo tempo infantil e 

esperançosa, contrasta com a dureza da realidade, funcionando como metáfora de uma 

abundância negada aos vivos e reafirmando o poder da imaginação como refúgio contra 

a seca da existência. 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 33 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 16-35, jan./jun. 2026. 



Em síntese, a morte de Baleia pode ser interpretada como o rito marginal por 

excelência em Vidas secas. Não é o clímax de um herói, nem a passagem gloriosa de um 

personagem central, mas a despedida de um ser humilde, invisibilizado e periférico. Ao 

ritualizar essa morte, Graciliano Ramos ilumina a condição liminar do sertanejo, sempre 

entre a vida e a morte, entre o humano e o animal, entre o silêncio e a possibilidade de 

narrar. Nesse sentido, Baleia não morre sozinha: sua partida reverbera como metáfora da 

precariedade universal da vida sertaneja. 

 

Considerações finais 

As análises dos capítulos de Vidas secas à luz dos ritos de passagem permitem 

compreender como Graciliano Ramos constrói uma narrativa em que a transição nunca 

se completa. A família de Fabiano está sempre em movimento, vivenciando a fase de 

separação e liminaridade, mas raramente alcançando a etapa de agregação. Esse 

descompasso revela a precariedade da existência sertaneja, na qual o deslocamento 

físico não corresponde a uma mudança efetiva de condição social ou existencial. 

A morte de Baleia, por exemplo, condensa de forma emblemática a lógica dos 

ritos inacabados: o animal é humanizado, tem seu processo de morte ritualizado, mas 

sua partida simboliza também as inúmeras mortes anônimas do sertão, que não 

encontram espaço de reintegração. Já em “Mudança”, o deslocamento da família, que 

poderia ser entendido como promessa de recomeço, transforma-se em repetição do 

mesmo ciclo de fome e miséria, subvertendo a lógica ritual que pressupõe progresso ou 

transformação. 

Nesse sentido, Vidas secas é um romance marcado pela liminaridade 

permanente. Os personagens encontram-se suspensos entre estados, entre a vida e a 

morte, entre o humano e o animal, entre a esperança e a frustração. A seca, elemento 

estruturante da narrativa, funciona como metáfora dessa condição liminar: ora ameaça, 

ora se retira, mas nunca deixa de impor a marca da instabilidade e da precariedade. A 

vida, assim, é experimentada como rito incompleto, condenada à circularidade. 

Dessa forma, a leitura do romance a partir dos ritos de passagem evidencia como 

Graciliano Ramos transforma a experiência histórica da exclusão em categoria estética. 

O rito, em vez de conduzir à integração, denuncia a impossibilidade de mudança em um 

contexto de desigualdade estrutural. A travessia da família de Fabiano não é apenas 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 34 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 16-35, jan./jun. 2026. 



geográfica, mas sobretudo existencial, revelando que, no sertão, viver é permanecer 

eternamente à margem de uma transformação que nunca se realiza. 

 

Referências 

BOSI, Alfredo. História concisa da literatura brasileira. 43. ed. São Paulo: Cultrix, 
2006. 

BUENO, Luís. Uma história do romance de 30. São Paulo/Campinas: Edusp/ Ed. 
Unicamp, 2006. 

CANDIDO, Antonio. Educação pela noite e outros ensaios. São Paulo: Ática, 1989. 

GALVÃO, Walnice Nogueira. Formas do falso. São Paulo: Perspectiva, 1972. 

GENNEP, Arnold van. Os ritos de passagem. Petrópolis: Vozes, 2011 [1909]. 

LAFETÁ, João Luiz. 1930: A crítica e o modernismo. São Paulo: Editora 34, 2000. 

RAMOS, Graciliano. Linhas tortas. São Paulo: Martins Fontes, 1967. 

RAMOS, Graciliano. Vidas secas. Rio de Janeiro: Record, 2008 [1938]. 

TURNER, Victor. O processo ritual: estrutura e antiestrutura. Petrópolis: Vozes, 1974. 

 

Recebido em 10/12/2025 

 

Aceito em 20/12/2025 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 35 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 16-35, jan./jun. 2026. 


	 

