
ORALITURA KIGANDA DE UGANDA E SUAS EXPRESSÕES 

 

KIGANDA ORALITURE OF UGANDA AND ITS EXPRESSIONS 

 

Jefferson Xavier Freire da Costa1 

 

RESUMO 

Localizado na região centro-sul de Uganda, o Reino de Buganda foi fundado por Kintu, 
primeiro homem, assim como contado no mito criacional central na tradição oral deste 
povo. A oralitura kiganda (adjetivo em língua luganda que refere-se a Buganda) inclui 
além de contos populares (os mitos, lendas), os epigramas (provérbios, charadas), as 
canções, as danças e mais recentemente, os textos, livros e demais expressões que 
refletem tanto a cosmopercepção quanto a memória e cultura deste povo. O objetivo 
deste artigo é apresentar a oralitura kiganda e algumas de suas expressões de maneira a 
demonstrar a rica teia de tradição em Buganda. O conceito de oralitura desenvolvido por 
Mirville (1974) e expandido por Martins (2021) nos dá um panorama de como a 
tradição oral, a grafia da memória (seja da palavra, do corpo, da escrita) entrelaçam-se, 
não havendo hierarquia entre saberes e práticas. Contribuirão para o diálogo sobre o 
tema os posicionamentos de Adeoti (2015), Bâ (2010), Fonseca (2021), Kizza (2020), 
Ki-Zerbo (2010), Lopes e Simas (2020), Luckesi (2023), Martins (2021) e 
Nannyonga-Tamusuza (2005). Conclui-se que existe uma pluralidade das grafias da 
memória de forma a alimentar o conhecimento, a cultura, a cosmopercepção, tanto do 
sujeito quanto do coletivo. Entende-se que em Buganda a literatura e seus registros 
escritos afastam-se de uma perspectiva ocidental de privilégios em relação às outras 
grafias de memória, integrando-se à oralitura. 

Palavras-chave:  Oralitura, Buganda, Kiganda, Memória. 

 

ABSTRACT  

Located in south-central Uganda, the Kingdom of Buganda was founded by Kintu, the 
first man, as recounted in the central creation myth of this people's oral tradition. 
Kiganda oraliture (an adjective in the Luganda language referring to Buganda) includes 
folktales (myths and legends), epigrams (proverbs, riddles), songs, dances, and, more 
recently, texts, books, and other expressions that reflect both the memory, culture, and 
world-sense of this people. The objective of this article is to present Kiganda oraliture 
and some of its expressions in order to demonstrate the rich web of tradition. The 

1 Doutorando em Letras (PPGL - Programa de Pós-graduação em Letras/UFPB). É Mestre pelo mesmo 
programa e graduado em Letras Inglês. Participa atualmente do Grupo de Pesquisa Literaturas Africanas 
Queer da UFRN. E-mail: jefferson_costa3@hotmail.com Lattes: http://lattes.cnpq.br/8353950102281218. 
Orcid:https://orcid.org/0009-0008-3772-3831 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 107 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 107-122, jan./jun. 2026. 

mailto:jefferson_costa3@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/8353950102281218
https://orcid.org/0009-0008-3772-3831


concept of oraliture, developed by Mirville (1974) and Glissant (1981) and later 
expanded by Martins (2021), provides an overview of how oral tradition and the writing 
of memory (whether of the word, the body, or writing) intertwine, with no hierarchy 
between knowledge and practices. The positions of Adeoti (2015), Bâ (2010), Fonseca 
(2021), Kizza (2020), Ki-Zerbo (2010), Lopes and Simas (2020), Luckesi (2023), 
Martins (2021), and Nannyonga-Tamusuza (2005) will contribute to the dialogue on the 
topic. It is concluded that there is a plurality of memory inscriptions in order to nourish 
knowledge, culture, and world-sense, both of the individual and the collective. It is 
understood that in Buganda literature and its written records move away from a Western 
perspective of privileges in relation to other memory spellings, integrating themselves 
with oraliture. 

Keywords: Oraliture, Buganda, Kiganda, Memory. 

 

Introdução  

Olwatuuka ngambalabira! Nobulabibwo! Foram ditas as palavras cativantes, as 

quais colocam contadores de histórias e audiência em um continuum. Em Buganda, 

região centro-sul de Uganda, é assim que uma/um Muganda2 que se engaja na atividade 

de contar histórias inicia a sua atividade. É neste ponto que encontramos Kirabo3, uma 

menina de doze anos de idade do vilarejo de Nattetta como descrito na cena de abertura 

do livro A Girl is a Body of Water da autora kiganda Jennifer Nansubuga Makumbi. 

Acompanhemos o trecho abaixo através de nossa tradução: 

 
Kirabo queria contar histórias, mas os adolescentes estavam entretidos 
em fofocas (…) Por um tempo ela os observou, esperando uma pausa, 
um suspiro, um gesto de silêncio em sua balbuciação, para encaixar 
seu chamado para contar histórias - nada (...) Por fim, ela cerrou os 
dentes e gritou: “Uma vez, um dia…” (Makumbi, 2020, p. 6) 
 

Diante da falta de atenção dos presentes, Kirabo hesitou. A tradição lhe diz que 

(Makumbi, 2020, p. 6) “não podia começar sua história até que o público lhe desse 

3 Segundo consta em Kizza (2020, p. 195) este nome significa “presente; também um nome não afiliado a 
um clã, dado a um bebê particularmente precioso, (...) Uma pessoa muito prestativa (...); também um 
adjetivo carinhoso.” 

 

2 Durante o desenvolvimento do trabalho há alguns termos que serão recorrentes. Muganda refere-se ao 
homem ou mulher de Buganda no singular. Baganda refere-se a homens e mulheres no plural, o povo. 
Buganda é o território que compreende a região centro-sul de Uganda, Reino de Buganda, o qual é regido 
simbolicamente pelo rei, Kabaka. Kiganda, é um adjetivo referente à forma como as coisas são feitas pelo 
povo Baganda. Portanto, fala-se em oralitura kiganda, vestimenta e costumes kiganda. 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 108 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 107-122, jan./jun. 2026. 



permissão”. Impaciente e aos gritos, resolveu ela mesma iniciar a atividade, Olwatuuka 

ngambalabira, “Uma vez, um dia…”. O consentimento veio do seu avô, Nobulabibwo, 

“você foi os nossos olhos”. Kirabo, acostumada a contar suas histórias para a planície e 

as cabras, naquele momento teria um público totalmente humano e esperava 

maravilhá-lo. Como consta em Makumbi (2020, p. 12) após o término da história nos é 

informado que o público a recebeu de duas maneiras, os mais velhos demonstraram 

entusiasmo e interesse, “Essa criança é uma griotte ou algo do tipo”, já os adolescentes, 

“não a parabenizaram (...) bocejaram e caminharam lentamente em direção ao quarto”. 

Aqui, através de Kirabo e Makumbi temos tanto a tradição oral evidenciada pela 

contação de histórias quanto a litterae. A primeira é definida por Lopes e Simas (2020, 

p. 36) como “não (...) estática. (...) é vista como o ato de transmitir algo para que o 

receptor tenha condições de colocar mais um elo em uma corrente que é dinâmica e 

mutável”. A tradição oral é a junção do conhecimento, memórias, valores e símbolos 

geralmente configurados em objetos linguísticos transmitidos vocalmente e 

reconhecíveis coletivamente durante gerações consecutivas. Isto nos confirma que, 

segundo a pesquisadora ugandense e autora de The Oral Tradition of the Baganda of 

Uganda: A Study and Anthology of Legends, Myths, Epigrams and Folktales 

Immaculate N. Kizza (2010, p. 9) “As histórias contadas não são peças fixas e imutáveis 

como acontece no caso da tradição escrita; cada contador de histórias é livre para 

assumir totalmente a história que está contando e tentar torná-la relevante”. A litterae 

não somente trata das letras, mas corresponde também aos escritos e textos, sendo 

então, dependendo da abordagem, um sinônimo de literatura. Ela dá conta de estudos a 

respeito de toda a cultura letrada (escrita e leitura) presente na obra de Makumbi. Ainda 

a respeito de literatura, o crítico estadunidense Jonathan Culler em seu livro Teoria 

literária: uma introdução nos dá uma visão geral sobre o termo em uma perspectiva 

bem ocidental. Acompanhemos. 

Antes de 1800, literatura e termos análogos em outras línguas 
européias significavam “textos escritos” ou “conhecimento de livros”. 
(...) Mesmo hoje, um cientista que diz “a literatura sobre evolução é 
imensa” quer dizer não que muitos poemas e romances tratam do 
assunto, mas que se escreveu muito sobre ele. (...) O sentido ocidental 
moderno de literatura como escrita imaginativa pode ser rastreado até 
os teóricos românticos alemães do final do século XVIII. (...) E assim 
que começamos a pensar nas culturas não-européias, a questão do que 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 109 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 107-122, jan./jun. 2026. 



conta como literatura se torna cada vez mais difícil. (Culler, 1999, p. 
28-29) 

As definições citadas por Culler estão altamente atreladas ao texto escrito. 

Pode-se depreender que a literatura também diz respeito a um conjunto de textos sobre 

determinado campo, ou produção sobre ele. Por um tempo pensou-se que estaria 

somente atrelada à imaginação, e portanto à escrita criativa, mas outras camadas foram 

adicionadas tais como a expressão da consciência humana, construção estética da 

linguagem, função reflexiva, etc. As formas literárias, ou para melhor pontuarmos, a 

imposição delas ao leitor, não é um efeito recente na sociedade, a isso o crítico (1999, p. 

34) acrescenta que “o que leva os leitores a tratar algo como literatura é que eles a 

encontram num contexto que a identifica como literatura: num livro de poemas ou numa 

seção de uma revista, biblioteca ou livraria”. Culler reconhece ainda os entraves de 

olhar para as literaturas de expressão não-europeias, pois estas, apresentam mecanismos 

distintos que fogem do arcabouço de análise ditado e canonizado pelo norte global. Ao 

voltarmos os nossos olhos para a África é evidente a quebra de paradigmas sobre as 

concepções de literatura. Percebemos então, concepções mais abrangentes que vão além 

do texto. Com tradução nossa, a professora e pesquisadora nigeriana Gbemisola Adeoti 

apresenta uma destas: 

A literatura é uma das ferramentas de conhecimento concebidas pelo 
homem desde os tempos antigos para dissecar e endireitar as costelas 
tortas de uma sociedade. Em suas formas oral, escrita, performática, 
narrativa, poética ou mediada pela tela, a literatura fala ao povo e 
confronta a dinâmica da história. (Adeoti, 2015, p. 3) 

Adeoti através desta citação contida no livro African Literature and the Future 

nos traz um panorama mais abrangente ao salientar o caráter popular da literatura. Esta 

apresenta-se do povo ao povo, não elitista, com potencial de revisionismo histórico e 

inclusive, a autora atribui a esta ferramenta do conhecimento as ações de dissecar, sanar 

e endireitar. Ao relatar que a literatura pode ser oral, performática, narrativa, poética, 

etc., a autora nigeriana coloca todas estas expressões no mesmo patamar da escrita. Não 

há hierarquia entre elas, tampouco privilégios. Por vezes a dinâmica de privilégio da 

escrita foi questionada em relatos no continente africano, como no do contador de 

histórias malinês Hâmpaté Bâ. Em suas palavras (2010, p. 168): “Não faz a oralidade 

nascer a escrita, tanto no decorrer dos séculos como no próprio indivíduo?”. Bâ (2010, 

p. 168) atribui a oralidade ao princípio das coisas: “Antes de escrever um relato, o 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 110 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 107-122, jan./jun. 2026. 



homem recorda os fatos tal como lhe foram narrados ou, no caso de experiência própria, 

tal como ele mesmo os narra”. Poderíamos então interpretar através de seus relatos que 

há uma oralidade interna muito ligada a como se processa a linguagem e como 

pensamos, tal oralidade precede a escrita. O malinês reflete uma compreensão que foi 

compartilhada também por Pio Zirimu. Na década de 60 foi o ugandense quem 

concebeu a palavra oratura e a sugeriu para que substituísse o termo literatura oral. Em 

seu trabalho Notes towards a Performance Theory of Orature, o queniano Ngũgĩ wa 

Thiong’o (2007, p. 4) salienta que este termo “aponta para um sistema oral de estética 

que não precisava de validade da literatura”. Pode-se evidenciar então que, a escrita e a 

oralidade não partem do mesmo ponto, a oralidade é a primeira. Ambos Zirimu e wa 

Thiong’o entendiam que o termo literatura oral era contraditório e insuficiente para 

descrever as tradições orais que se expressavam no continente, principalmente quando 

usado para referir-se às tradições africanas não escritas.  

Zirimu não teve tempo para difundir suas ideias e então, suas concepções 

ficaram em um caráter de desenvolvimento. Sua vida foi tragicamente ceifada pela 

ditadura do ugandense Idi Amin Dada, que governou Uganda de 1971-1979. Já nas 

Américas, as concepções de Zirimu dão origem ao termo oralitura, primeiramente 

através do haitiano Ernst Mirville e posteriormente ecoadas pelo martinicano Édouard 

Glissant. A pesquisadora Maria Nazareth Soares Fonseca em seu artigo “Literatura e 

oralidade africanas: mediações” nos traz um panorama deste cenário de transformações 

dos termos: 

o termo oralitura, tradução do termo francês oraliture, (...) Édouard 
Glissant (1981), da Martinica, afirma ter sido criado pelo haitiano 
Ernst Mirville, em 1974. A informação de Glissant sobre a origem do 
termo oraliture condiz com a expressa pelo crítico haitiano, radicado 
no Canadá, Maximilien Laroche. Laroche também considera ter sido o 
termo oraliture empregado, pela primeira vez, pelo haitiano Ernst 
Mirville, em nota de um artigo publicado em abril de 1974, para 
estabelecer analogia com o termo littérature e afastar-se dos sentidos 
de oratura, que, para ele, fixa a atenção apenas na voz. (2021) 

A oralitura então, neste aspecto, torna-se um conceito mais amplo que o de 

oratura. A última como já trazido, limita-se ao aspecto fônico. A oralitura adentra outros 

campos de inscrições de memória e registro. Receberemos através da pesquisadora, 

acadêmica e dramaturga Leda Maria Martins em Performances do tempo espiralar, 

poéticas do corpo-tela a definição para oralitura. 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 111 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 107-122, jan./jun. 2026. 



designa a complexa textura das performances orais e corporais, seu 
funcionamento, os processos, procedimentos, meios e sistemas de 
inscrição dos saberes fundados e fundantes das epistemes corporais, 
destacando neles o trânsito da memória, da história, das cosmovisões 
que pelas corporeidades se processam.  (Martins, 2021, p. 27) 

O termo oralitura perpassa a ideia de oratura ao incluir mais camadas, o corpo, 

as performances e a própria literatura como maneira de inscrição das memórias. Martins 

foca na multiplicidade destas formas de gravar vivências no tempo-espaço através de 

performances da voz, do ritmo, das mãos (a escrita) e do corpo como um todo. É 

acreditando nessa concepção de oralitura bastante abrangente que desejamos traçar aqui 

algumas representações e expressões da oralitura kiganda do centro-sul de Uganda de 

maneira a demonstrar esta rica teia de tradição. 

 

A oralitura kiganda 

Pensemos na oralitura em Buganda como pertencente à, e também formadora da 

cosmopercepção kiganda. A consideremos como capaz de produzir conhecimento, 

jamais subalterna, devendo ocupar, e ocupando, posição privilegiada dentro da tradição 

e memória kiganda. Martins ao trazer o traço de memória em seus escritos estabelece 

um importante elo para a formação do conhecimento, segundo a pesquisadora (2021, p. 

114) “todo traço de memória, seja ele inscrito como letra, como voz, gesto, corpo, 

grafa-se na constituição dos sujeitos como repertórios de conhecimento, como inscrição, 

grafias alternas do conhecimento”. A pesquisadora reconhece a pluralidade das grafias 

da memória e o seus potenciais na constituição do conhecimento para o sujeito. Ela 

também atribui um caráter igualitário de significado para todas as inscrições não 

importando a sua natureza. Pode-se assumir que na concepção de Martins a oralitura 

está muito ligada à memória e ambas encontram-se entrelaçadas em teia. 

Muitas sociedades espalhadas por África apresentam indivíduos que são 

responsáveis por passar as memórias de geração a geração. Geralmente tais tarefas 

recaem sobre as mães, as avós e demais mulheres da comunidade. Tornam-se elas 

produtoras e difusoras das memórias e compõem a estrutura mental das tradições orais. 

O historiador burquinabê Joseph Ki-Zerbo (2010, p. 152) caracteriza esta estrutura 

mental como “representações coletivas inconscientes de uma civilização, que 

influenciam todas as suas formas de expressão e ao mesmo tempo constituem sua 

concepção”. A oralitura kiganda, da qual a voz, o som, a imagem, o corpo são fios 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 112 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 107-122, jan./jun. 2026. 



condutores, encontra nessas pessoas uma maneira potente, catalisadora e propulsora da 

tradição do próprio povo. À esta estrutura mental, Martins acrescenta mais uma camada, 

a dos antepassados, segundo a pesquisadora (2021, p. 141) “O olhar e a voz dos 

antepassados asseguram a existência, pois sua lembrança garante a produção da própria 

memória”. Com o aval dos predecessores que conectam-se tanto pela memória quanto 

por outras forças, os que nos atravessam, a memória ocupa local central como 

alimentadora de mundos. 

Os Baganda localizam-se na parte centro-sul de Uganda às margens do 

Nalubaale, Lago Vitória. São o maior grupo étnico do país, representando 16.5% da 

população total, que era de cerca de 5.56 milhões4 em 2014. O povo Baganda exibe uma 

tradição oral rica de provérbios, danças, mitos, lendas, canções e textos, todos 

apresentando-se como uma janela inestimável para as suas tradições culturais, histórias, 

experiências e sabedoria acumulada. Com base nisso traremos algumas dessas 

expressões que são parte da oralitura kiganda. 

Os epigramas podem ser divididos em provérbios e adivinhações. Há provérbios 

dentro da oralitura kiganda que podem encaixar-se em diversas categorias, escolhemos 

então, o Omuto tayonona—omukulu yayonona. Sua tradução em português significa 

“uma criança não causa danos, um adulto sim”, e diz respeito à responsabilidade dos 

pais. Através de tradução nossa, acompanhemos a explicação deste provérbio. 

[...] este lembra aos pais que, se um filho causar danos a alguém ou à 
propriedade de alguém, o pai/mãe dessa criança é responsável por 
esses danos. Crianças que causam danos são consideradas crianças 
mal-educadas. (Kizza, 2020, p. 64)  

Popular entre as crianças, as charadas são frequentemente utilizadas para aguçar 

a mente e cultivar a oratória/oralidade. São maneiras de preservar a história e as 

tradições culturais do povo de forma astuta, jocosa e perspicaz. Existem certos códigos 

nas charadas tais como esperar as deixas para que a outra pessoa possa desenvolver a 

sua fala, as quais devem ser respeitadas.  

4 De acordo com o National Population and Housing Census 2014 os outros grupos étnicos são: 
Banyankore - 3.22 milhões  (9.6% da população), Basoga - 2.96 (8.8% da população), Bakiga - 2.39 
milhões (7.1% da população),  Iteso - 2.36 milhões (7.0% da população), Langi - 2.13 milhões (6.3% da 
população), Bagisu - 1.65 milhão (4.9% da população), Acholi - 1.47 milhão (4.4% da população), 
Lugbara - 1.10 milhão (3.3% da população), outros grupos étnicos - 10.80 milhões (32.1% da população). 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 113 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 107-122, jan./jun. 2026. 



Os mitos, embora não tão numerosos quanto outros tipos, desempenham papel 

importante na oralitura kiganda. Fazem com que as pessoas dediquem um tempo a 

pensar nas suas próprias existências. Respostas são formuladas através de perguntas que 

questionam a natureza, o mundo, a realidade e a percepção. Em tempos pós-invasões 

imperialistas tornaram-se orgulho e derrubaram a perspectiva de que os povos africanos 

não possuíam a ideia de um deus supremo. Podem ser divididos em dois tipos: 

criacional e de propósito. Aqui traremos o exemplo do mito criacional do povo 

Baganda, chamado de Kintu. Esta é nossa interpretação a partir do que consta em Kizza 

(2020). 

Muito tempo atrás, os filhos de Ggulu (criador de tudo) visitaram Buganda. 

Conta-se que desceram por meio de um longo arco-íris enquanto o sol brilhava após 

dias de chuvas. Em Buganda, havia apenas um Muganda, que vivia sozinho com sua 

vaca, sendo a sua única companhia. Nnambi, a linda filha de Ggulu, ao descer, se depara 

com Kintu. O resultado é que ambos se apaixonaram, pois Nnambi nunca tinha visto um 

homem tão belo. O interesse foi recíproco. Decidida, a moça retornou com Kintu aos 

céus para apresentá-lo ao seu pai, e assim, manifestar o seu desejo de estabelecer uma 

união. Kintu foi apresentado ao pai e aos irmãos da moça, que o menosprezaram por 

não ter posses. Ggulu, no intuito de dissuadir Nnambi, submete Kintu a vários tipos de 

provas, testando a sua humanidade, das quais o Muganda sai vencedor. Ao final, Ggulu 

aceita a união de ambos, mas temendo o mal-comportamento de Walumbe, um dos 

irmãos de Nnambi, pede para que o casal vá embora. Nnambi e Kintu ganham muitos 

presentes do criador: bananas, matooke, uma espécie de banana para cozinhar, batatas, 

feijões, milho, amendoim e uma galinha, os quais somados à vaca ajudariam formando 

as primeiras culturas e criações de Buganda. Infelizmente, antes que eles descessem, 

Walumbe decide acompanhá-los e viver com o casal. Nnambi e Kintu começam a gerar 

descendentes e povoar Buganda. Walumbe, com ciúmes, sentindo-se sozinho, 

reivindicava um de seus descendentes, o que ambos declinavam com afinco. Um dia, 

Walumbe cansado da situação, decidiu que mataria cada um dos filhos de Nnambi e 

Kintu e os reivindicaria na morte. Preocupado, Ggulu decide mandar o outro irmão de 

Nnambi, Kayiikuuzi, que ficou responsável pela tarefa de capturar Walumbe. Até os 

dias de hoje Kayiikuuzi persegue Walumbe, que permaneceu na terra, e sai das 

profundezas para levar embora os filhos de Nnambi e Kintu.  

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 114 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 107-122, jan./jun. 2026. 



As lendas são importantes na tradição oral em Buganda. Não confundi-las com 

mitologia (os mitos), lendas são histórias humanas sobre humanos que realizam feitos 

inimagináveis como estabelecer reinos sozinhos, vencer guerras impossíveis e levantar 

muros. Há os exemplos das lendas centradas em Kintu. Uma delas dá conta do 

desenvolvimento do seu reino, da criação das castas e de suas batalhas. 

Os contos populares podem ser sobre  animais que recebem atributos humanos, 

pessoas ou seres sobrenaturais. Deve-se lembrar que mitos e lendas também fazem parte 

desta categoria, integrando a variedade desses contos. As histórias contadas são 

fascinantes e contá-las é uma arte. Durante a infância existe um envolvimento total das 

crianças com as histórias partilhadas, a curiosidade é bem intensa, e segundo o professor 

e educador Cipriano Carlos Luckesi (2023, p. 95) as crianças “criam e recriam o mundo 

a partir da fantasia. São muitos os entendimentos que nascem das histórias. Elas abrem 

as portas para as possibilidades de agir criativamente, possibilitando criar seu mundo 

pessoal a partir da própria fantasia”. Um exemplo de conto popular com uma mensagem 

de respeito é Namulindwa centrado em uma sobrinha que morava com sua tia. Com o 

falecimento da segunda a personagem título constantemente pedia permissão para 

casar-se, necessitando assim da aprovação da falecida, mesmo em espírito. Segundo 

Kizza (2020, p. 177) “Os pais Baganda contam esta história aos seus filhos para 

enfatizar a importância da paciência, da ética de trabalho árduo, das boas maneiras, da 

polidez e, acima de tudo, da obediência aos mais velhos, porque há sabedoria nos olhos 

dos idosos”. 

A professora e filósofa Lara Sayão ao falar de dança nos relata que (2020, p. 9) 

“Ninguém dança sozinho! Dança com, dança para, dança junto... Dança é 

encantamento, é resistência, é movimento de dentro anunciado no corpo, esse parceiro 

que nos permite dizer quem somos. Dança é expressão”. A mensagem que Sayão nos 

passa é que a dança para além de um instrumento da memória que é grafado no corpo, é 

conhecimento de si e coletivo, de vazão e grafia de memórias e uma atividade lúdica. 

Segundo Luckesi (2023, p. 21) a ludicidade é “um estado interno de quem vivencia a 

experiência das atividades lúdicas”, portanto, se no momento da atividade “a alma” do 

sujeito de qualquer idade não estiver presente, se algo lhe incomoda, se não há prazer 

e/ou interesse em vivenciá-las, não existirá ludicidade. Tornam-se então, tão 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 115 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 107-122, jan./jun. 2026. 



importantes os batuques iniciais no tambor, o bater de palmas, as palavras iniciais 

através de um conto ou canção para que os corpos entrem em um continuum. 

As danças ocupam um espaço significativo na tradição kiganda. Aqui trataremos 

da dança Baakisimba, como retratada no livro Baakisimba: Gender in the Music and 

Dance of the Baganda People of Uganda da professora de etnomusicologia Sylvia 

Antonia Nannyonga-Tamusuza. A sua origem é bem particular, a ugandense 

Nannyonga-Tamusuza (2005, p. 93) relata que a introdução desta dança ao palácio do 

kabaka “não só criou mudanças na performance musical e de dança, mas também criou 

uma distinção formalizada entre os artistas e o público, formando a base para a primeira 

performance teatral”. Relata-se que o matooke e o mwenge bigere, espécie de cerveja 

local, eram servidos como uma forma de apreciação após os Baganda terem trabalhado 

nas colheitas. A pesquisadora (2005, p. 54) também relata que “o termo Baakisimba, 

que pode ser traduzido como “eles plantaram”, é uma forma abreviada da frase 

abaakisimba ekitooke, “aqueles que plantaram a plantação de bananas”. A dança 

simboliza a apreciação sendo uma forma de agradecer ao kabaka por tê-los alimentado. 

Nannyonga-Tamusuza remete diretamente à lenda de Kintu (não confundir com o mito), 

segundo a pesquisadora o kabaka (2005, p. 57) “encontrou as bananas já existentes em 

Buganda e que foi somente durante seu reinado que as bananas foram descobertas”. Não 

há dúvidas, houve a inscrição de uma memória coletiva em uma dança, está aqui uma 

das muitas expressões da oralitura.  

Esta é uma importante demonstração de oralitura em seu sentido amplo, aquela 

que se manifesta não somente no oral, mas também se inscreve nas manifestações 

performáticas do corpo, no corpo e a partir dele. A palavra oraliturizada não está 

somente atrelada à presença fônica, trata-se de algo abrangente e remete a uma gama de 

sensações. Segundo a pesquisadora Martins (2021, p. 20) sensações estas que “se 

inscreve(m) no corpo e em suas escansões. E produz(em) conhecimento”. A 

manifestação dos movimentos corporais, da cantoria, a batida nos tambores Mujaguzo, 

os tambores reais, fazem parte de uma composição que ao mesmo tempo que suscitam 

memórias produzem conhecimento. A dança para os Baganda que participam dessa 

performance torna-se inscrição e conexão. 

 As canções são importantes na oralitura kiganda e tecem um papel vital na 

preservação da história e da tradição do povo. Muitas lições importantes, eventos e 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 116 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 107-122, jan./jun. 2026. 



atividades são narradas com precisão nas canções. Abaixo apresentamos um exemplo e 

ao lado trazemos a nossa tradução.  

Nnyabo Nnaalongo weeyagale (Querida mãe de gêmeos, alegre-se). 
Tuleeta Nnaalongo weeyagale (Estamos trazendo, alegre-se),  
Tuleeta Abalongo bo (Estamos trazendo seus gêmeos) [x2]. 
Nnyabo Nnaalongo gwenjagala (Querida mãe de gêmeos que eu 
amo),  
Leero Nnaalongo weeryowe (Hoje mãe de gêmeos, vista-se). 
Tuleeta Abalongo bo (Estamos trazendo seus gêmeos) [x2].  
(Kizza, 2020, p. 200) 

Este é um trecho de uma canção que é entoada durante a revelação dos gêmeos 

para a comunidade. Os gêmeos na cultura kiganda são extremamente celebrados e 

considerados intervenção direta de Mukasa, Deus da prosperidade, colheita, fertilidade e 

saúde. Seu nome é Nnaalongo Weeryowe, e seria traduzida como “mãe de gêmeos, 

vista-se”. É uma canção para recepção dos gêmeos ao seio familiar. As canções como 

expressões da oralitura podem estar presentes dentro de outras expressões, formando 

assim uma junção entre canção, performance, dança e textos. Muitas canções são 

entoadas em atividades lúdicas através de brincadeiras. Salientando a importância do 

brincar para o desenvolvimento Luckesi (2023, p. 102) afirma que “todos brincam, 

brincadeiras compatíveis com a faixa etária de cada um. Brincam as crianças, brincam 

os adolescentes, brincam os adultos, brincam os idosos”. O pesquisador desmistifica o 

fato de que apenas as crianças brincam. 

Tracemos uma das expressões da oralitura kiganda que se desenvolveu durante o 

período da invasão britânica, mas principalmente, após a retirada imperial e 

independência do país em 1962. Trata-se da escrita (narrativas, poesia lírica, textos 

dramáticos, etc.). É de conhecimento que, mirando o ocidente, valorizou-se a escrita, 

esta de forma imposta nas sociedades orais em África. Bâ (2010, p. 168) já constatava 

isso ao lamentar que no continente “a escrita (...) vai substituindo a palavra falada, 

tornando-se a única prova e o único recurso”. A escrita e a literatura são expressões da 

oralitura e não devem ser loci de privilégios. No intento da desconstrução tanto 

Buganda quanto Uganda viram nos últimos anos o número de contadoras/contadores de 

história5 aumentar. Há cada vez mais pessoas interessadas em acessar as memórias e 

divulgá-las. Tornou-se comum que as/os contadoras/contadores de história tragam em 

5 Aqui ampliamos o sentido da palavra que é atribuída ao uso oral para incluir também 
escritoras/escritores. 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 117 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 107-122, jan./jun. 2026. 



suas obras elementos da oralitura kiganda como epigramas (provérbios, charadas), os 

contos populares (os mitos, lendas) e canções. Mesmo em se tratando de textos, livros, 

escritos e demais possibilidades dentro da cultura letrada, ainda é notável uma hibridez 

propiciada pela fluidez das expressões da oralitura nas composições atuais. 

Isto acontece em Kintu (2014) de Jennifer Nansubuga Makumbi. A obra é 

baseada na história da mitologia kiganda, a qual já conhecemos através da versão de 

Kizza (2020). O livro de Makumbi aborda temas como maldições, transgressão e 

sexismo. O fato é que, Kintu é envolto em uma maldição que atravessa a sua família, as 

gerações e seus herdeiros. Os herdeiros de Kintu sobrevivem à perda de suas terras, à 

difamação de sua cultura e à devastação da guerra. Os descendentes de Kintu buscam 

quebrar o fardo da maldição e reconciliar a herança da tradição e o mundo moderno. É 

maravilhoso que Makumbi esteja recuperando os mitos criacionais e algumas outras 

expressões da oralitura dentro da sua própria obra.  

Após Kintu ser publicado Makumbi voltou a este universo para falar sobre 

resgate da história, gênero, feminismo, preconceito e misoginia através do seu romance 

The First Woman (2020), publicado nos Estados Unidos como A Girl is a Body of Water 

(2020). Incitada por uma perspectiva de desmontar estereótipos sobre os africanos, 

principalmente as africanas, Makumbi voltou-se para Nambi (não Nnambi). Porém, 

centrou o protagonismo do romance em Kirabo. As obras de Makumbi foram bem 

sucedidas, mas a primeira, Kintu, tornou-se um fenômeno. Nas palavras de Goretti 

Kyomuhendo, autora ugandense, após Song of Lawino de Okot p’Bitek que estabeleceu 

um marco de projeção para a literatura ugandense, Kintu foi a única obra kiganda e 

ugandense a causar uma comoção semelhante. Kyomuhendo relata que 

Essa onda de entusiasmo pode ser comparada a uma época, meio 
século atrás, quando o poema (...) Song of Lawino, explodiu no mapa 
literário internacional. Sem dúvida, a obra literária mais conhecida a 
ter surgido de Uganda, Song of Lawino lançou a literatura ugandense 
anglófona para um público receptivo em todo o mundo. Seria justo 
dizer que Song of Lawino foi para Uganda na década de 1960, o que 
Kintu veio a simbolizar cinquenta anos depois: um despertar da 
identidade nacional, um ícone que legitima a herança cultural 
ugandense. Naquela época, era moda que todos os ugandenses 
educados fossem vistos lendo Song of Lawino ou falando sobre ele; e 
assim é agora com Kintu. (Kyomuhendo, 2018, p. 39) 

Isto demonstra que as obras que nascem em Uganda estão muito preocupadas 

em resgatar expressões muito próprias da oralitura e incorporá-las, preocupadas em 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 118 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 107-122, jan./jun. 2026. 



refletir o povo. Há também um forjar de um nacionalismo e de uma identidade nacional 

como ugandense, uma caminhada em prol de uma identidade em comum. O fato é que 

Song of Lawino estabeleceu um marco na literatura ugandense e também kiganda, 

apesar de ser uma obra escrita primeiramente em língua Acholi/Luo6, chamada de Wer 

pa Lawino. Foi autotraduzida para o inglês em 1966 e retraduzida por Taban Lo Liyong 

em 1993. Posteriormente foi lançada em língua luganda, a língua de Buganda, com o 

título Omulanga gwa Lawino e tradução de Abasi Kiyimba, inserindo-se de fato no 

cenário da oralitura kiganda. Trata-se de um poema épico que retrata a 

intromissão/invasão das potências europeias em África. O poema é contado do ponto de 

vista de Lawino, uma mulher Acholi, ligada às suas origens e que sente-se preocupada 

quando o marido Ocol começa a assimilar a cultura e valores dos europeus. 

Sir Apolo Kagwa escreveu a primeira obra em língua luganda e posteriormente 

foi traduzida ao inglês com o título The Customs of the Baganda (1934), que 

documentava os costumes dos Baganda. Anos mais tarde, as turbulências das ditaduras, 

principalmente a de Idi Amin Dada, iriam ser retratadas em dois romances kiganda 

aclamados. O primeiro de Moses Isegawa (Sey Wawa) Abyssinian Chronicles (1998), e 

o segundo, Tropical Fish: Stories out of Entebbe (2005) de Doreen Baingana. Isegawa 

conta a história de três gerações centradas em personagens masculinos. Os personagens 

são Mugezi Muwaabi o qual representa a população jovem e sem esperança de Uganda, 

seu avô e o seu pai, sendo um retrato histórico daquele período turbulento. Baingana 

centra sua obra em três protagonistas: Christine, Patty e Rosa, irmãs de classe 

média-alta de Entebbe. O livro leva o nome de peixes tropicais frequentemente usados 

como animais de estimação. Em uma interpretação mais profunda remete ao ocorrido 

nos anos 50 no Lago Vitória quando, após a introdução de uma espécie exótica, a 

perca-do-nilo, os peixes autóctones foram quase extintos. A espécie começou a atuar de 

maneira predatória descontrolada e acabou por exterminar alguns peixes. 

 

Considerações finais 

O mito criacional, as lendas de Kintu, a dança Baakisimba em agradecimento, os 

epigramas, as múltiplas canções, dentre outras expressões da oralitura provam a riqueza 

6 Acholi/Acoli/Luo é a língua do povo Acholi/Acoli que habita o norte de Uganda e o sul do Sudão do 
Sul. 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 119 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 107-122, jan./jun. 2026. 



das memórias deste povo. Na oralitura kiganda transitam, mais recentemente, os 

escritos/textos, dos quais Kintu e A Girl is a Body of Water de Makumbi são parte. Há 

em todas as expressões citadas possibilidades inestimáveis para acessar, criar e 

ressignificar tanto a memória individual quanto coletiva. Em Buganda há cada vez mais 

pessoas interessadas em acessar as memórias e divulgá-las a partir de suas 

cosmopercepções. Ao acessar tais memórias o povo transmite valores, partilha 

símbolos, e contribui para a formação da sua cosmopercepção em um exercício de 

constante inscrição. Existe na oralitura kiganda uma pluralidade de grafias, como as 

citadas acima, e pluralidade nos modos de grafar a memória em um continuum. Deve-se 

lembrar que as expressões que grafam memórias, todas, são de caráter igualitário, e têm 

significâncias múltiplas.  

A literatura nesta concepção faz parte da oralitura como integrante. Neste 

contexto não deve ser um locus de privilégio e tampouco considerada categoria à parte. 

Como agente transformadora, a oralitura kiganda desconstrói a perspectiva ocidental do 

privilégio da escrita, além de propiciar uma integração entre o saber e o conhecimento, 

o sagrado e o corpo, o individual e o coletivo. Em suma, este trabalho apresentou a 

oralitura kiganda e suas expressões que acessam, apresentam e protegem as memórias 

do povo baganda. O Reino de Buganda é formado por pessoas com histórias, mitos e 

ritos. Passamos por algumas dessas expressões da oralitura kiganda trazendo exemplos 

e preocupando-nos em estabelecer os laços entre memória, tradição e oralitura. 

 

Referências 

ADEOTI, Gbemisola A. (Ed.). African Literature and the Future. Dakar: Codesria, 
2015. 

BÂ, A. Hampaté. A tradição viva.  In: KI-ZERBO, Joseph (Org.). História Geral da 
África I: Metodologia e pré-história da África. . 2. ed. rev. Brasília: UNESCO, 2010. p. 
167–212. 

BAINGANA, Doreen. 2005. Tropical Fish: Tales of Entebbe. New York: Harlem 
Moon. 

CULLER, Jonathan. Teoria literária. Tradução de Sandra Vasconcelos. São Paulo: 
Ática, 1999. 144 p. 

Fifty years of Song of Lawino. Monitor (Uganda Edition), Kampala, 25 mar. 2016 — 
atualizado em 5 jan. 2021. Disponível em: 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 120 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 107-122, jan./jun. 2026. 



<https://www.monitor.co.ug/uganda/lifestyle/reviews-profiles/fifty-years-of-song-of-la
wino-1644614#google_vignette>. Acesso em: 20 out. 2025. 

FONSECA, Maria Nazareth Soares. Literatura e oralidade africanas: mediações. 
UFMG, Letras / Literafro – LiterÁfricas. Disponível em: 
<http://www.letras.ufmg.br/literafro/literafricas/literatura-angolana/1505-maria-nazareth
-soares-fonseca-literatura-e-oralidade-africanas-mediacoes>. Acesso em: 16 out. 2025. 

ISEGAWA, Moses. Abyssinian Chronicles: A Novel. London: New York: Viking, 2001.  

KAGWA, Apolo. The Customs of the Baganda. Traduzido por Ernest B. Kalibala. 
Editado por May Mandelbaum Edel. Nova York: AMS Press, 1969. (Reimpressão da 
edição de 1934). 

KIZZA, Immaculate N. The Oral Tradition of the Baganda of Uganda: A Study and 
Anthology of Legends, Myths, Epigrams and Folktales. North Carolina, McFarland. 
2010.  

KI-ZERBO, Joseph. (Org.). História Geral da África I. Metodologia e pré-história da 
África. São Paulo/SP: Ática/UNESCO, 2010. 

KYOMUHENDO, Goretti. (2018). Goretti Kyomuhendo in Conversation with Jennifer 
Nansubuga Makumbi. Wasafiri, 33(3), 39–42. Disponível em: 
<https://doi.org/10.1080/02690055.2018.1468403>. Acesso em: 16 out. 2025.  

LUCKESI, Carlos Cipriano. Ludicidade e atividades lúdicas na prática educativa: 
compreensões conceituais e proposições [eBook Kindle]. São Paulo: Cortez Editora, 
2020. 157 p. 

LOPES, Nei; Simas, LUIZ Antonio. Filosofias africanas: uma introdução. 1a ed. 
Publicação: Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2020. 

MAKUMBI, Jennifer Nansubuga. A Girl Is a Body of Water. Portland, Oregon: Tin 
House Books, 2020. 546 p. 

MAKUMBI, Jennifer Nansubuga. Kintu. Nairobi: Kwani?, 2014. 

MARTINS, Leda. Maria. Performances do tempo espiralar: poéticas do corpo-tela. Rio 
de Janeiro: Cobogó, 2021. (Encruzilhada).  

NANNYONGA-TAMUSUZA, Sylvia A.  Baakisimba: Gender in the Music and Dance 
of the Baganda People of Uganda. New York, Routledge. 2005, p. 294. Disponível em: 
<https://books.google.com.br/books?id=bqjKAgAAQBAJ&printsec=frontcover&hl=pt-
BR&source=gbs_ViewAPI&redir_esc=y#v=onepage&q&f=false>. Acesso em: 14 out. 
2025.  

P’BITEK, Okot. Song of Lawino & Song of Ocol. Reimp. ilustrada. London; 
Portsmouth, NH: Heinemann, 1984. Disponível em: 
<https://books.google.com.br/books?id=ThkkzEz5R6oC&printsec=frontcover&hl=en&
redir_esc=y#v=onepage&q&f=false>. Acesso em: 19 out. 2025. 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 121 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 107-122, jan./jun. 2026. 



SAYÃO, Lara. Prefácio. In: LOPES, Nei; SIMAS, Luiz Antonio. Filosofias africanas: 
uma introdução. 1. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2020. p. 11-17. 

UGANDA BUREAU OF STATISTICS. The National Population and Housing Census 
2014. Kampala, Uganda: Uganda Bureau of Statistics, 2016. Disponível em: 
<https://www.ubos.org/wp-content/uploads/publications/03_20182014_National_Censu
s_Main_Report.pdf>. Acesso em: 19 out. 2025.   

WA THIONG’O, Ngugi. Notes towards a Performance Theory of Orature. Performance 
Research, Ohio State University, v. 12, n. 3, p. 4-7, set. 2007. 

 

Recebido em 15/10/2025 

Aceito em 16/12/2025 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 122 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 107-122, jan./jun. 2026. 


