
DELÍRIO E DECOMPOSIÇÃO EM MORTE A CRÉDITO, DE L.-F. CÉLINE: A 
LENDA DO REI KROGOLD COMO IDEAL PERDIDO 

 
 

DELIRIUM AND DECOMPOSITION IN DEATH ON CREDIT, BY L.-F. 
CÉLINE: THE LEGEND OF KING KROGOLD AS A LOST IDEAL  

 

Amanda Fievet Marques1 

 

RESUMO 

O artigo analisa o romance Morte a crédito (1936), de Louis-Ferdinand Céline, como o 
ponto em que o autor radicaliza a ruptura iniciada em Viagem ao fim da noite (1932), 
transformando o delírio em princípio formal da escrita. A partir da declaração de Céline 
de querer “elevar todo o tom ao plano do delírio”, o estudo mostra que o romance 
abandona a linearidade e a coerência narrativa em favor de uma sintaxe fragmentada, 
marcada por ritmo convulsivo e pela contaminação do lírico pelo grotesco. A infância 
disfuncional de Ferdinand revela-se o laboratório da degradação física e moral, onde o 
sublime e o abjeto coexistem: urina, vômito e sangue são tratados como matéria poética. 
Nesse universo em decomposição, a lenda do rei Krogold irrompe como resíduo mítico 
e ideal perdido. Sua presença, dissonante e anacrônica, introduz um vestígio de ordem e 
transcendência num mundo governado pela ruína. O artigo interpreta Krogold como 
projeção de um desejo de beleza e justiça que o narrador já não pode viver – um eco do 
sublime corroído pela linguagem e pelo corpo. Assim, Céline constrói uma poética do 
delírio e da decomposição, em que a verdade só pode ser enunciada através da ruína da 
forma e da matéria verbal. O delírio se converte em lucidez e a morte em ritmo 
constitutivo da escrita, revelando o impasse entre o ideal e a decomposição que 
estrutura toda a obra. 

Palavras-chave: Literatura francesa, Louis-Ferdinand Céline, Grotesco, Passado 
medieval. 
 

 
ABSTRACT 

The article analyzes Louis-Ferdinand Céline’s Death on Credit (1936) as the point at 
which the author radicalizes the rupture initiated in Journey to the End of the Night 
(1932), turning delirium into a formal principle of writing. Drawing on Céline’s own 
declaration of wanting to “raise the tone entirely to the level of delirium,” the study 
shows that the novel abandons narrative linearity and coherence in favor of a 
fragmented syntax, marked by convulsive rhythm and by the contamination of the 
lyrical by the grotesque. Ferdinand’s dysfunctional childhood becomes the laboratory of 
physical and moral degradation, where the sublime and the abject coexist: urine, vomit, 

1 Atualmente, realiza pós-doutorado no Depto. de Letras Modernas do IBILCE/UNESP, com 
financiamento da FAPESP. É doutora em Teoria e História Literária (Unicamp/FAPESP), em sua tese 
traduziu, do francês para o português, os romances "Guignols Band I" e "Féerie pour une autre fois I", 
ambos de Louis-Ferdinand Céline. Desde janeiro de 2022, é correspondente estrangeira da Société des 
Lecteurs de Céline (SLC) no Brasil. E-mail: amandafievet@gmail.com  

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 364 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 364-376, jan./jun. 2026. 

mailto:amandafievet@gmail.com


and blood are treated as poetic matter. Within this universe of decomposition, the legend 
of King Krogold erupts as a mythical remnant and lost ideal. Its dissonant, anachronistic 
presence introduces a trace of order and transcendence into a world ruled by decay. The 
article interprets Krogold as a projection of a longing for beauty and justice that the 
narrator can no longer live – an echo of the sublime corroded by language and the body. 
Thus, Céline constructs a poetics of delirium and decomposition, in which truth can 
only be uttered through the ruin of form and verbal matter. Delirium becomes lucidity, 
and death becomes the constitutive rhythm of writing, revealing the tension between 
ideal and decay that structures the entire work. 

Keywords: French literature, Louis-Ferdinand Céline, Grotesque, Medieval past.  
 
 

 

Introdução​  

​ Publicado em 1936, o romance Morte a crédito representa um ponto de inflexão 

decisivo na obra de Louis-Ferdinand Céline. Após o sucesso de Viagem ao fim da noite 

(1932), o autor declara querer elevar o tom ao plano do delírio, afastando-se da 

eloquência literária que, a seus olhos, ainda contaminava seu primeiro romance. 

Conforme declara seu editor, Robert Denoël, “o autor quis colocar tudo em seu livro. 

Como se faz numa catedral, a terra, o céu, o purgatório, as virtudes, os pecados, as 

estações, a carne e o espírito”2 (Denoël, 1972, p. 286). O delírio passa a ser, portanto, 

não apenas um tema, mas o próprio modo de operação da escrita, com seu ritmo 

sincopado, a sintaxe fragmentada, o fluxo verbal convulsivo. Segundo André Derval, é 

com Morte a crédito, que Céline estabeleceu algumas técnicas literárias que tornaram 

suas obras subsequentes imediatamente reconhecíveis: “(…) a subversão das frases 

‘normais’ pelo uso intenso de reticências, que perfuram e remendam continuamente a 

narração, que, em francês, se organiza sobretudo segundo um ritmo de oito sílabas”3 

(Derval, 2009, p. IV). 

​ Nesse movimento, Céline aprofunda o descompasso entre o corpo e a 

linguagem, entre a experiência e sua representação. Morte a crédito narra uma infância 

disfuncional, marcada pela humilhação e pela impossibilidade de filiação afetiva. A 

3​ “(…) the dismantling of ‘normal’ sentences via the heavy use of ellipsis, constantly puncturing 
and patching up the narration which, in French, mainly scans according to an eight-syllable rhythm.” 

2​ No original: “L’auteur a voulu tout mettre dans son livre. Comme on met tout dans une 
cathédrale, la terre, le ciel, le purgatoire, les vertus, les péchés, les saisons, la chair et l’esprit”. Todas as 
traduções, no corpo do texto, são minhas. 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 365 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 364-376, jan./jun. 2026. 



decomposição física e moral substitui qualquer ideal de pureza, e o lirismo é 

constantemente corroído pela matéria orgânica: urina, vômito, fezes, odores. Como 

afirma o crítico literário Marc Hanrez, “A obra de Louis-Ferdinand Céline é um tour de 

force sob diversos aspectos, mas principalmente por isto: é o afresco impiedoso de um 

mundo em decomposição, feita por um homem absolutamente são”4 (Hanrez, 1961, p. 

74). A escrita, assim, contaminada pela decomposição, transforma o grotesco em 

verdade sensível. 

​ É nesse cenário que surge, de modo dissonante, a lenda do rei Krogold, espécie 

de delírio medieval inserido no fluxo da narrativa. O herói trágico e sua amada, figuras 

de um ideal poético e arcaico, condensam o desejo de transcendência que o narrador já 

não pode viver. A hipótese defendida é de que a lenda funciona como residual mítico 

num mundo degradado, um eco do sublime que sobrevive apenas como sonho, ímpeto 

poético. 

​ Assim, Morte a crédito constrói uma poética do delírio e da morte. O delírio 

como forma de lucidez, e a morte como ritmo constitutivo da linguagem. A inserção da 

lenda do rei Krogold revela o impasse central da obra, a nostalgia de um ideal perdido 

que só pode se manifestar pela decomposição do próprio discurso. 

 

O delírio como princípio de escrita 

​ Alguns anos após a publicação de Viagem ao fim da noite, Céline inicia a 

redação de Morte a crédito. Em correspondência a Eugène Dabit, o escritor anuncia sua 

intenção de “elevar francamente todo o tom ao plano do delírio”5 (Céline, 2009, p. 453), 

convencido de que apenas o delírio permitiria dar forma a uma expressão 

verdadeiramente musical. O que ele chama de “plano do delírio” não designa um 

simples desregramento da imaginação, mas uma estratégia poética deliberada: dissolver 

a sintaxe tradicional, tensionar o ritmo, fazer da emoção um princípio formal. O delírio 

torna-se, assim, o motor de uma escrita que busca apreender o real em sua vibração 

imediata, sem mediação literária ou moral. 

​ Em Viagem ao fim da noite, a experiência adulta, a guerra, o neocolonialismo, o 

5​ “remonter franchement tout le ton sur le plan du délire.” 

4​ “L’œuvre de Louis-Ferdinand Céline est un tour de force à maints égards, mais spécialement à 
celui-ci : c’est la fresque impitoyable d’un monde en décomposition peinte par un homme absolument 
sain.”  

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 366 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 364-376, jan./jun. 2026. 



trabalho, a miséria urbana, eram filtrados pelo olhar desencantado de Ferdinand, 

narrador que ironizava o mundo moderno enquanto tentava manter distância dele. Em 

Morte a crédito, essa distância se rompe. O retorno à infância e ao convívio familiar não 

implica uma busca de origem, mas um mergulho na gênese da degradação. O romance 

concilia a crítica social à anatomia íntima do fracasso, já que a infância aparece como o 

laboratório da impotência, o lugar onde se formam o medo, o ressentimento e a 

impossibilidade de amar. 

​ Ao adotar o delírio como ritmo e método, Céline transforma a narrativa de 

formação em uma paródia grotesca do Bildungsroman. Segundo Michel Beaujour, é a 

busca do delírio que constitui propriamente a unidade da obra de Céline: “É deste ponto 

de observação privilegiado que se pode captar a unidade da obra de Céline, que seus 

livros não aparecem mais como insolentes, insignificantes, mas, pelo contrário, como 

tentativas bem-sucedidas, culminações, delírios simulados coerentes”6 (Beaujour, 1972, 

p. 34). A prosa, em Morte a crédito, alterna exaltações líricas e descidas escatológicas; 

o sublime e o abjeto coexistem no mesmo movimento de respiração. Essa justaposição, 

da música à matéria, da emoção à decomposição, constitui o núcleo poético do romance, 

onde o delírio é menos uma fuga do real que sua intensificação. 

​ A sequência, no início do romance (cf., Céline, 1952, pp. 90-97), em que o 

jovem Ferdinand é acometido por um delírio febril que transforma percepção em 

espetáculo sintático: a febre provoca alucinações visuais (o céu que “se decompõe”, a 

cliente que “crescia”), e Céline traduz esse estado psíquico por alguns procedimentos 

formais: anacolutos, parataxe cumulativa, hipérbole e encadeamento progressivo de 

imagens. Linguisticamente, o fluxo não descreve um sonho; ele é o sonho: a narração 

assume a lógica alucinada da febre com a proliferação das metáforas, e assim o “plano 

do delírio” torna-se princípio organizador da cena. 

​ Socialmente, a alucinação incorpora a comunidade: vizinhos, lojistas, túmulos, 

mortos e até seres vivos participam de uma coreografia carnavalesca, em que o mundo 

cotidiano é apropriado e exagerado pela imagem colossal da cliente. Aqui o grotesco e o 

fabuloso convergem: a cliente gigantesca é condensação imaginária do poder do 

dinheiro e do desejo coletivo, simultaneamente desejo de festa e saque. O relato opera 

6​ “C’est de ce point d’observation privilégié que peut être saisie l’unité de l’ œuvre de Céline, que 
ses livres apparaissent non plus insolites, inessentiels, mais au contraire comme des tentatives réussies, 
des culminations, des délires simulés cohérents.” 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 367 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 364-376, jan./jun. 2026. 



como alegoria da modernidade em colapso. A autoridade (pai, polícia moral) e o 

comércio (vitrines, gramofones) tornam-se matéria para o delírio, revelando sua 

impotência. 

​ A cena mostra como o delírio produz uma “lucidez sensorial”: só pela 

intensificação corpórea (calor, vômito, vertigem) o narrador capta a verdade social e 

simbólica, mas essa verdade aparece já deformada, mitificada. A cliente antecipa o 

modo como a lenda do rei Krogold surgirá: como imagem arcaica e majestosa nascida 

da necessidade de sentido, mas gerada dentro do mesmo mecanismo que a degrada (o 

delírio), tornando o ideal irrealizável. 

 

A poética da decomposição 

​ Em Morte a crédito, a poética de Céline articula o sublime e o grotesco: ao lado 

da etérea lenda do rei Krogold e do amor idealizado por Nora, detentora do “segredo da 

beleza”, surgem genitálias, urina, fezes, odores, vômito, baba, hábitos perniciosos e 

desvios morais que atravessam todo o romance. O que em Viagem ao fim da noite 

aparecia como fracasso civilizatório de si e do outro, atinge aqui seu ápice. A passagem 

da infância à vida adulta é marcada para Ferdinand pela constatação de 

impossibilidades: estabelecer relações afetivas com pais impacientes, arbitrários e 

vulgares; confiar em amigos do trabalho; ser levado a sério por empregadores, que o 

tratam como mero instrumento de interesses comerciais, sórdidos e sexuais. A poética 

da decomposição em Céline consiste, assim, na exploração literária da dissolução: dos 

corpos, das instituições, das hierarquias e da linguagem. Sublime e grotesco se 

entrelaçam, de modo que a degradação física e social se torna matéria narrativa. O 

delírio, a escatologia e a fragmentação do estilo revelam a verdade do mundo através da 

ruína, demonstrando que o ideal só subsiste como fantasia diante do caos. Para o crítico 

Gabriel Brunet, Morte a crédito é a epopeia asquerosa da náusea: “Do imenso livro de 

Céline emana uma impressão gigante de sórdido e claustrofóbico! Ficamos atolados, 

mergulhados na proliferação infinita e sórdida da imundície. O romance não deixa nem 

sequer essa última forma de otimismo, que é o sentimento de revolta”7 (Brunet, 1976, p. 

51).  

7​ “De l’énorme bouquin de Céline sor une géante impression de sordide et d’étriqué! On s’englue, 
on patauge dans l’infini pullulement sordide de la saleté. Ce roman ne laisse même pas cette dernière 
forme d’optimisme qui est le sentiment de révolte.” 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 368 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 364-376, jan./jun. 2026. 



​ O estilo enérgico e cumulativo de Céline reflete essa realidade: a dor se 

apresenta como inexplicável, aparentemente gratuita e aleatória; a vida, inevitavelmente 

confrontada com a decrepitude e os aspectos fisiológicos desagradáveis. Nesse 

contexto, o delírio funciona como mecanismo de lucidez: a literatura transforma a 

percepção caótica e grotesca do mundo em afresco, onde a verdade social é apreendida 

como delírio assumido como ideia diretriz. 

​ Em Morte a crédito, destaca-se, por exemplo, a cena do vômito em alto-mar (cf., 

Céline, 1952, pp. 127-130), que funciona como um microlaboratório da poética 

célineana: tudo o que foi dito sobre delírio, ritmo e escatologia se concentra aqui em 

potência máxima. O que salta imediatamente é a abundância sensorial, imagens 

insistentes de regurgitação, salivas, entranhas e resíduos, tratadas não como anedota, 

mas como matéria estilística que impõe ritmo ao texto. A prosa torna-se marulhar: 

frases segmentadas, repetições onomatopaicas (“Bouah!…”), acumulações e sinestesias 

que transformam sabores e cheiros em movimento narrativo. 

​ Do ponto de vista focal, a cena é narrada por uma voz infantil que, ao mesmo 

tempo, participa e observa a degradação: essa dupla posição intensifica o efeito de 

delírio, pois não é apenas que o corpo se decompõe, é a linguagem que se decompõe 

junto dele. O resultado é uma inversão do sublime: onde o romântico esperaria 

horizonte e elevação, Céline propões “geleias… a salada… tudo escorre”, e faz do ato 

de vomitar um ritual coletivo que expõe a precariedade dos laços sociais. 

​ Socialmente, o episódio desmonta hierarquias, já que a primeira e terceira 

classes vomitam no mesmo refluxo; o marido patrona a cena sem autoridade verdadeira; 

o público vira massa indistinta. Estilisticamente, a cena mostra o delírio como método, 

pois a materialidade orgânica produz a verdade do romance: o ideal (o herói, a beleza) 

só sobreviveria como fantasia, pois a experiência sensorial afirma a ruína. Essa potência 

corrosiva explica por que a lenda do rei Krogold, quando surge, soa como um resto 

mítico, uma tentativa de recompor sentido num mundo cuja linguagem já foi tomada 

pelo vômito. 

​ Outro exemplo extremo da poética da decomposição é a cena em que Ferdinand 

faz sexo com a mulher de seu patrão (cf., ibid., pp. 187-190). O corpo torna-se 

linguagem e matéria narrativa: o desejo sexual se confunde com a degradação física e 

sensorial, transformando o prazer em espetáculo de excesso. Céline detalha o contato 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 369 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 364-376, jan./jun. 2026. 



físico e as secreções corporais – “Ela me enfiou o nariz naquela loucura… É 

impressionante e pinga, meu pescoço está todo encharcado…”8 (ibid., p. 188) – e 

intensifica o efeito de viscosidade e sujeira: “Tenho um mel gosmento nas calças, estou 

pegajoso até as sobrancelhas”9 (ibid., p. 189). A linguagem reflete o delírio e a 

fragmentação da experiência: repetições, interjeições e sinestesias acumulativas 

transformam o corpo em ritmo narrativo. O prazer é simultaneamente excitante e 

repulsivo, o corpo se dobra, escorrega e é manipulado, enquanto a transgressão moral se 

manifesta na tensão entre violência e consentimento, na perversidade do ato e na 

consciência de Ferdinand: “Eu me atrapalhava na espuma… O pau desaparecido… Até 

que escorreguei bem dentro dela”10 (idem). Céline faz da transgressão moral e sexual 

uma experiência cumulativa de ritmo e delírio: o narrador participa, observa e se 

submete à intensidade do corpo alheio, enquanto a linguagem se fragmenta em 

repetições, onomatopeias e associações sinestésicas. A cena mostra que, na poética 

célineana, o ideal (a beleza, a intimidade) é sempre corroído pela realidade física e 

social, já que o prazer não escapa à decomposição.  

​ A cena em que Ferdinand ergue e despeja a máquina de escrever sobre a cabeça 

de seu pai (cf., ibid., pp. 335-339), cristaliza a poética da decomposição como gesto: 

não é só violência física, é destruição simbólica da autoridade patriarcal e da linguagem 

que ela representa. A imagem fulminante – “Levanto a máquina dele, pesada, 

massuda… Levanto bem alto. E plac!… (…) lhe atiro toda na boca!”11 (ibid., p. 336) – 

transforma o instrumento da escrita (e da norma) em arma que atinge o corpo paterno. A 

própria linguagem vira instrumento de ataque e se faz matéria do crime. 

​ O capítulo reúne os mesmos procedimentos formais já observados nas cenas 

escatológicas: parataxe nervosa, frases fragmentadas, acumulações hiperbólicas. O 

narrador reproduz a espiral afetiva – “Quero que ele cale a boca!… Vou lhe quebrar a 

cara…”12 (idem) – e, em seguida, descreve o engolfamento físico, fazendo confluir 

12​ “Je veux plus qu’il cause!… Je vais lui crever toute la gueule…” 

11​ “Je soulève sa machine, la lourde, la pesante… Je la lève tout en l’air. Et plac!… (…) je la lui 
verse dans la gueule!” 

10​ “Je bafouillais dans la mousse… J’avais le gland perdu… Enfin j’ai glissé en plein dedans.” 

9​ “J’ai comme un enduit sur les châsses, je suis visqueux jusqu’aux sourcils.” 

8​ “Elle me met le nez dans un état… C’est éblouissant et ça jute, j’en ai plein mon cou…” 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 370 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 364-376, jan./jun. 2026. 



ataque simbólico e catástrofe corporal. A boca, o rosto, o sangue, a baba e o rio de 

sangue convertem-se em linguagem sensorial que anula as distinções entre ato e texto. 

​ O gesto revela, em suma, como o delírio permite ver a falência do ideal 

(paternal, civilizatório, literário). Ao destruir a máquina, Ferdinand tenta violentar a 

ordem que o oprime; a resposta coletiva (o linchamento simbólico pelos vizinhos) 

mostra que essa tentativa só produz mais decomposição – o ideal só permanece 

enquanto resto mítico, tal como Krogold, uma forma impossível de recompor sentido no 

mundo já tomado pela desordem. 

 

A presença da morte 

​ Quanto à morte, ela marca, evidentemente, o título do romance, seu incipit, as 

primeiras seções, assim como o desenrolar da trama, marcada por suicídios e eventos 

funestos em geral. No que tange ao incipit, ele é atravessado por alguns signos da morte 

– que obsedam Céline –, como a solidão, a passagem do tempo, a fugacidade, a finitude, 

a decrepitude: “Aqui estamos novamente sozinhos. Tudo é tão lento, tão pesado, tão 

triste. Logo estarei velho. E então tudo estará acabado”13 (ibid., p. 11). A repetição do 

advérbio monossilábico (“si”), no original em francês, assim como as repetições 

silábicas (“cela/lent/lourd”; “enfin/fini”) marcam o ritmo caro a Céline, enquanto o 

pronome na primeira pessoa do plural insere o leitor imediatamente na cena 

rememorada pelo narrador, isto é, a noite anterior, em que falecera Madame Bérange, 

sua porteira: “Ontem, às oito horas, Madame Bérenge, a zeladora, morreu. Uma grande 

tempestade se eleva da noite. No alto, onde estamos, a casa treme”14 (idem). Aqui, 

Céline ressalta a tempestade, a noite, o tremor. Em Guignol’s band I, por exemplo, 

também destacará as sombras no que concerne à figuração da morte (“no momento em 

que sobem as sombras, quando em breve será preciso partir…”15), mas, desenvolverá, 

em 1944, uma concepção propriamente musical da morte (descrição da II Guerra pelas 

piruetas, sarabandas, farândolas, rigodões). Na primeira seção de Morte a crédito, diante 

da constatação de sua solidão, da ausência de entes queridos com quem partilhar a 

15​ “au moment où montent les ombres, où bientôt il faudra partir…” 

14​ “Hier à huit heures Madame Bérenge, la concierge, est morte. Une grande tempête s'élève de la 
nuit. Tout en haut, où nous sommes, la maison tremble.” 

13​ “Nous voici encore seuls. Tout cela est si lent, si lourd, si triste. Bientôt je serai vieux. Et ce sera 
enfin fini.” 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 371 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 364-376, jan./jun. 2026. 



partida de Madame Bérange, o estilo tende à acumulação e à hipérbole (que já havia 

sido utilizada para descrever a velhice de Madame Bérange, portanto, outro signo da 

morte): “Queria que a tempestade fizesse ainda mais estrondo, que os telhados 

desabassem, que a primavera não voltasse mais, que nossa casa desaparecesse”16 (idem). 

Na primeira seção de Morte a crédito, Céline escreve, em seguida, sobre o odor da 

morte no quarto. Ele utiliza tanto um verbo primaveril (“éclore”, em Guignol’s band I 

será o verbo “éclater”) que contrasta com a cena fúnebre, quanto uma sinestesia: “Toda 

a tristeza das cartas, há quase vinte anos, veio se deter nela. Está ali no cheiro da morte 

recente, no inacreditável acre gosto. Acaba de eclodir. Está ali. Espreita”17 (idem). Sem 

dúvida o sintagma final em que consta o verbo rôder (espreitar), imprime uma noção de 

movimento à figuração da morte.  

 

A lenda do Rei Krogold 

​ A lenda do Rei Krogold funciona em Morte a crédito como contraponto mítico à 

materialidade grotesca e ao delírio da vida cotidiana. Para Erika Ostrovsky, “a mais 

impressionante dessas irrupções do ímpeto poético, lendário, mítico em Céline é o tema 

do rei Krogold, que atravessa as páginas de Morte a crédito como um fio condutor”18 

(Ostrovsky, 1972, p. 196). Ao lado das fezes, urina, vômito e destruição social que 

atravessam o romance, surge uma narrativa idealizada: Gwendor, príncipe de 

Christianie, enfrenta sua morte com consciência da traição, da injustiça e da passagem 

inexorável do tempo, enquanto a figura de Krogold encarna uma justiça implacável e 

direta. 

​ Céline apresenta essa lenda não como simples escapismo, mas como núcleo 

poético que permite ao narrador experimentar o sublime, uma transposição da ordem e 

do sentido em meio ao caos sensorial que marca a narrativa da infância e da vida adulta 

de Ferdinand. A cena inicial em que a lenda do Rei Krogold aparece no romance, 

18​ “La plus frappante de ces irruptions de l’élan poétique, légendaire, mythique chez Céline, se 
trouve dans le thème du roi Krogold qui court comme un fil conducteur à travers les pages de Mort à 
crédit.” 

17​ “Tout le chagrin des lettres, depuis vingt ans bientôt, s'est arrêté chez elle. Il est là dans l'odeur 
de la mort récente, l'incroyable aigre goût. Il vient d'éclore. Il est là. Il rôde.”  

16​ “Je voudrais que la tempête fasse encore bien plus de boucan, que les toits s'écroulent, que le 
printemps ne revienne plus, que notre maison disparaisse.” 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 372 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 364-376, jan./jun. 2026. 



quando Ferdinand lê a lenda para Gustin (cf., ibid., pp. 23-24), revela a tensão entre o 

material e o ideal. Gustin, interlocutor do narrador, permanece assombrado e hesitante, 

refletindo a fragilidade do imaginário frente à realidade cotidiana. O diálogo enfatiza 

que “tudo trai (…)… o amor, sobretudo, não passa de uma flor da vida no jardim da 

juventude”19 (ibid., p. 24), sugerindo que o heroísmo e a beleza só sobrevivem como 

memória ou sonho, nunca como experiência tangível. 

​ Assim, a lenda do Rei Krogold constitui um eixo de ideal perdido dentro da 

poética célineana: ao mesmo tempo em que o romance expõe a decomposição dos 

corpos, das relações e das instituições, a narrativa mítica estabelece uma ordem 

efêmera, capaz de iluminar a fragilidade do ser humano frente à dor e ao delírio. O 

sublime não elimina o grotesco; pelo contrário, só é reconhecível em contraste com ele, 

funcionando como medida do vazio, da perda e da impossibilidade de viver o ideal na 

realidade social e física do mundo do romance.​  

​ Ao prosseguir a narração da lenda (cf., ibid., pp. 24-25), o narrador assume 

explicitamente sua operação inventiva: “Continuarei a descrever o castelo do Rei 

Krogold”20 (ibid., p. 25), anunciada não para autenticar um passado, mas para fabricar 

um aparato imaginário. A descrição do castelo é já em si uma imagem barroca e 

monstruosa: “Um monstro formidável no coração da floresta, massa oculta, 

esmagadora, talhada na rocha…”21 (idem), um espaço mítico que impõe grandeza e 

tutela simbólica. Contudo, essa afirmação do sublime é imediatamente corroída pela 

cena cotidiana que a circunda, Gustin adormece – “Gustin não aguentava mais. 

Cochilava…”22 (idem) –, e o narrador vai para um café, o que desloca o mito para o 

território do devaneio social, o bistrô, o velho bêbado, as “três flores falsas”. 

​ A própria linguagem retorna ao corpo e à morte: a contemplação dos sulcos da 

mão, a fantasmagoria da arteríola e a referência oblíqua ao necrotério – “A gente olhou 

muitas vezes aquele lugar com Metitpois no necrotério…”23 (ibid., p. 26) – introduzem 

no parêntese mítico a materialidade do cadáver e da enfermidade. Assim, a invenção 

23​ “On l’a souvent regardé avec Metitpois à la Morgue cet endroit-là…” 

22​ “Gustin il n’en pouvait plus. Il somnolait…” 

21​ “Un formidable monstre au cœur de la forêt, masse tapie, écrasante, taillée dans la roche…” 

20​ “Je vais toujours vous décrire le château du Roi Krogold.” 

19​ “tout trahit (…)… l’amour, surtout, n’est que fleur de vie dans le jardin de la jeunesse.” 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 373 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 364-376, jan./jun. 2026. 



épica convive com imagens de putrefação e finitude; o sublime krogoldiano nasce no 

mesmo campo que produz a obsessão pela morte e pelas lesões corporais. 

​ Essa passagem confirma que a lenda medieval em Morte a crédito não é 

contraponto restaurador pleno, mas um resto sensível: Krogold aparece como tentativa 

de recompor sentido, sempre fragilizada pela inscrição contínua da decomposição, o 

ideal só existe como delírio moldado pela ruína corporal. 

​ Na terceira sequência (cf., ibid., pp. 30-31), Céline articula a lenda do Rei 

Krogold como uma narrativa de ação e justiça direta, mas filtrada pelo olhar de 

Ferdinand sobre Gustin. O narrador observa a reação de seu interlocutor, mostrando que 

a lenda precisa ser mediada pela paciência e atenção do leitor, ressaltando a tensão entre 

o efeito do mito e a percepção humana. 

​ O texto enfatiza a corporeidade e a violência ritualizada de Krogold: “O rei se 

deita, quer dormir… Mas ainda sente a dor das feridas… Não consegue. (…) Ele pisa, 

esmaga mãos, sai… (…) Krogold se atira sobre tudo, (…) o degola com sua própria 

lâmina curta, como um porco…”24 (ibid., p. 31). O uso de verbos de ação bruscos e as 

imagens sensoriais concretas – conferem à narrativa épica uma intensidade tátil, quase 

brutal, que se contrapõe à calma ilusória de Gustin no bistrô. 

​ A moralidade da lenda fica explícita na punição do ladrão: Krogold age com 

violência imediata, restaurando a ordem, e só então se permite descanso: “Ele retorna à 

beira da vala. Adormece ali, na névoa…”25 (idem). O ritmo da narrativa, alternando 

ação intensa e pausa contemplativa, funciona como modelo de ordem dentro do caos do 

mundo real de Ferdinand, reiterando a função da lenda como refúgio poético 

estruturante, mas também precário e imaginário, dependente da mediação de quem lê e 

da atenção concentrada sobre a lenda. 

​ Em suma, a cena exemplifica como Céline transfere a violência e a precisão do 

corpo para o campo do imaginário, criando um senso de justiça que ilumina, 

temporariamente, o contraste entre ordem mítica e a desordem cotidiana. 

​ Na quarta irrupção no romance (cf., ibid., pp. 34-35), a lenda de Krogold atua 

como um dispositivo de mediação entre o imaginário e o desejo, funcionando como 

25​ “Il remonte au bord du fossé. Il s’endort là dans la brume…” 

24​ “le roi s’allonge, veut s’endormir… Il souffre encore de ses blessures… Il ne dort pas. (…) Il 
enjambe, il écrase des mains, il sort… (…) Krogold se jette sur le tout, (…) il l’égorge de sa propre courte 
lame comme un porc…” 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 374 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 364-376, jan./jun. 2026. 



ponte entre a fantasia estruturada e a experiência corporal desordenada. Ferdinand 

transforma a narrativa épica em ferramenta de controle sobre a relação com Mireille, 

oferecendo-lhe segurança e fascínio: ele delineia um mundo de cavaleiros, torneios e 

tesouros – “(…) princesas, em veludos autênticos, caudas arrastando-se… bordados 

com forros completos… peles e joias…”26 (ibid., p. 34) –, enquanto simultaneamente 

explora e regula o prazer compartilhado. A lenda permite que a fantasia domine o risco 

e o perigo da rua, o medo e a excitação do corpo: Mireille só ousa aproximar-se quando 

a narrativa fornece uma moldura, uma ordem imaginária que estrutura a interação. 

​ O episódio evidencia também a dimensão manipulativa da fantasia, pois 

Ferdinand utiliza a lenda para provocar, instigar e orientar o prazer de Mireille, 

transformando a narrativa em instrumento de poder e sedução: “É a sua imaginação que 

me prende a você… Sou voyeur! Você vai me contar suas sacanagens… Eu, eu vou te 

contar uma bela lenda…”27 (idem). A lenda, portanto, confirma sua função central na 

poética célineana: não como escapismo, mas como núcleo estruturante que permite 

organizar o caos do corpo, do desejo e da experiência social, ao mesmo tempo em que 

sustenta a tensão entre o sublime da narrativa e o grotesco da realidade. 

 

Conclusão 

​ Em Morte a crédito, Céline leva ao extremo a tensão entre delírio e 

decomposição, convertendo o próprio ato de narrar em experiência de desintegração. O 

delírio, longe de ser desvio ou fuga, revela-se princípio de lucidez: é pela vertigem 

sintática, pela febre verbal e pela matéria orgânica que a linguagem apreende a verdade 

da degradação. A decomposição dos corpos, das instituições e da moral não é apenas 

tema, mas o modo como a literatura encara o real quando já não há transcendência 

possível. 

​ Nesse cenário de ruína, a lenda do Rei Krogold emerge como eco de uma ordem 

perdida, resto mítico que conserva o desejo de sentido. Mas, o ideal que ela encarna não 

redime o mundo de Ferdinand, apenas o ilumina por contraste, expondo a 

impossibilidade de reconciliação entre o sublime e o grotesco. A escrita célineana, 

27​ “C’est ton imagination qui me retient à toi… Je suis voyeur ! Tu me raconteras des saloperies… 
Moi je te ferai part d’une belle légende…” 

26​ “(…) des princesses, et des vrais velours à la traîne… des broderies à pleines doublures… des 
fourrures et des bijoux…” 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 375 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 364-376, jan./jun. 2026. 



portanto, transforma o impasse em poética. O delírio é o lugar onde a linguagem se 

corrompe e, ao mesmo tempo, se revela; a morte, ritmo de toda criação; e o mito, a 

forma residual do ideal estético. 

​ Assim, Morte a crédito instaura uma verdade paradoxal. Somente pela ruína da 

forma o ideal pode ainda ser enunciado. O delírio torna-se, enfim, a única via possível 

em um universo onde tudo apodrece, inclusive a própria linguagem que tenta nomeá-lo. 

 

 

Referências 

BEAUJOUR, Michel. La quête du délire. In: LE ROUX, Dominique; BEAUJOUR, 
Michel; THÉLIA, Michel (Orgs.). Cahier de L’Herne Céline. Paris: Éditions de 
L’Herne, 1972, p. 30-65. 

BRUNET, Gabriel. L’épopée dégueulasse de la nausée et du dégoût. In: Les critiques de 
notre temps et Céline. Paris: Garnier, 1976, p. 48-53. 

CÉLINE, Louis-Ferdinand. Lettres. Bibliothèque de la Pléiade. Paris: Gallimard, 2009.  

CÉLINE, Louis-Ferdinand. Mort à crédit. Paris: Gallimard, 1952. 

DENOËL, Robert. Apologie de Mort à crédit. In: LE ROUX, Dominique; BEAUJOUR, 
Michel; THÉLIA, Michel (Orgs.). Cahier de L’Herne Céline. Paris: Éditions de 
L’Herne, 1972, p. 274-290. 

DERVAL, André. Preface. In: CÉLINE, Louis-Ferdinand. Death on credit. Translated 
by Ralph Manheim. Richmond: Alma Books, 2009, p. I-VI. 

HANREZ, Marc. Céline. Bibliothèque de la Pléiade. Paris: Gallimard, 1961.  

OSTROVSKY, Erika. Céline et le thème du Roi Krogold. In: LE ROUX, Dominique; 
BEAUJOUR, Michel; THÉLIA, Michel (Orgs.). Cahier de L’Herne Céline. Paris: 
Éditions de L’Herne, 1972, p. 196-203. 

 

Recebido em  2/09/2025 

 

Aceito em  13/12/2025 

Revista de Letras Norte@mentos     ​ 376 
Estudos Literários, Sinop, v. 19, n. 56, p. 364-376, jan./jun. 2026. 


