
 

Revista de Letras Norte@mentos      187 
Dossiê “Entre línguas e mundos: políticas linguísticas, diversidade e saberes 

orais no Brasil e além”, Sinop, v. 18, n. 55, p. 187-200, dez. 2025. 
 

ANTROPOFAGIA COTIDIANA: MÁSCARAS GUARANÍS QUE USAMOS 

DIARIAMENTE 

 

ANTROPOFAGIA COTIDIANA: MÁSCARAS GUARANÍES QUE USAMOS 

DIARIAMENTE 

Mariano Dubin1 

RESUMO 

O artigo explora a profunda influência da cultura Guarani na identidade da Argentina e 

da América do Sul, argumentando que essa herança indígena é uma força viva presente 

nas línguas, nos costumes, nas figuras históricas e na vida cotidiana, muitas vezes sem 

ser reconhecida conscientemente. Destaca-se a presença do Guarani na literatura, na 

música, na toponímia e nas tradições. Se defende assim a ideia de uma identidade sul-

americana compartilhada que integra essa matriz cultural em vez de ver "o indígena" 

como uma alteridade exótica. 

 

Palavras-chave: Guarani,  Argentina,  Identidade, Culturas 

RESUMEN 

El artículo explora la profunda influencia de la cultura guaraní en la identidad de 

Argentina y Sudamérica, argumentando que esta herencia indígena es una fuerza viva 

presente en las lenguas, las costumbres, las figuras históricas y la vida cotidiana, a 

menudo sin ser reconocida conscientemente. Se destaca la presencia del guaraní en la 

literatura, la música, la toponimia y las tradiciones, defendiendo la idea de una identidad 

sudamericana compartida que integra esta matriz cultural en lugar de ver "lo indígena" 

como una otredad exótica. 

 

Palabras clave: Guaraní, Argentina, Identidad, Culturas 

 

Introdução 

 
1 Licenciado em Letras. Mestre em Lingüística e Doutor em Letras pela Facultad de Humanidades y 

Ciencias de la Educación (FaHCE) de la Universidad Nacional de La Plata (UNLP). Pós-doutorado em 

Educação pela Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo (FEUSP).  Profesor adjunto, 

cadeira de Didáctica da Língua e Literatura I. E-mail: marianodubin@gmail.com. https://orcid.org/0000-

0002-6007-0516  

mailto:marianodubin@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-6007-0516
https://orcid.org/0000-0002-6007-0516


 

Revista de Letras Norte@mentos      188 
Dossiê “Entre línguas e mundos: políticas linguísticas, diversidade e saberes 

orais no Brasil e além”, Sinop, v. 18, n. 55, p. 187-200, dez. 2025. 
 

A experiência Guarani se desenvolve na América do Sul: máscaras que usamos 

quotidianamente para vivenciar os significados da nossa cultura americana. Não são 

apenas máscaras; por baixo delas, a maioria dos argentinos conserva traços étnicos 

desta terra. Como é sabido, grande parte da população ainda possui ascendência 

indígena (Corach, 2012), embora o que importe não seja a cor da pele, mas sim 

profundos significados sociais. Dito assim, pode parecer um tanto ensaístico. Contudo, 

como veremos neste artigo, a matriz indígena molda fortemente a construção histórica 

e cultural da Argentina (Martínez Sarasola, 2005). 

Para citar apenas alguns eventos-chave que nos permitem compreender a 

relevância dessa matriz cultural: Gauchito Gil, um dos santos mais venerados em nosso 

país; a erva-mate que organiza a  alimentação diária do povo; as danças de chamamé e 

polca que cruzam as fronteiras do Paraguai e da Argentina; os animais cujos nomes só 

existem em Guarani: yaguareté, yacaré, aguará guasú, chajá, piraña, carpincho; San 

Martín e Artigas, que falavam “o avañe'ẽ”; os primeiros livros publicados no que hoje 

é Argentina, escritos em Guarani.  

O Guarani está presente na cultura popular e na cultura letrada, na cultura 

secular e na cultura sacra. Em suma, a Virgem de Itatí e San La Muerte; Yasy Yateré e 

os Sermones y exemplos en lengua guaraní de Nicolás Yapuguay (1727). Por que não 

abraçar essa imensa memória do mundo Guarani, essa experiência cosmológica e 

cotidiana? Em suma, parafraseando o poeta brasileiro Oswald de Andrade, que 

escreveu em seu Manifesto Antropófago de 1928: “Tupi or not tupi, that is the 

question”. Poderia ser, então, hoje na Argentina: ser ou não ser Guarani. 

Esclareçamos, caso seja necessário, que esta pesquisa poderia ser equivocada se 

partíssemos do pressuposto de que a cultura Guarani precisa ser inventada: recuperada 

de uma origem remota e, para sempre, perdida. Ao contrário, formulamos uma forma 

de “antropofagia cotidiana”: tudo aquilo em que a cultura Guarani está viva em nossas 

vidas. 

 

Tupí or not tupí: that is the question 



 

Revista de Letras Norte@mentos      189 
Dossiê “Entre línguas e mundos: políticas linguísticas, diversidade e saberes 

orais no Brasil e além”, Sinop, v. 18, n. 55, p. 187-200, dez. 2025. 
 

Darcy Ribeiro, em O Povo Brasileiro (1995), afirmou que  

Nesse sentido, o Brasil é a realização derradeira e penosa dessas 

gentes tupis, chegadas à costa atlântica um ou dois séculos antes 

dos portugueses, e que, desfeitas e transfiguradas, vieram dar 

no que somos: uns latinos tardios de além-mar, amorenados na 

fusão com brancos e com pretos, deculturados das tradições de 

suas matrizes ancestrais, mas carregando sobrevivências delas 

que ajudam a nos contrastar tanto com os lusitanos (Darcy 

Ribeiro, 1995, p.117). 

Sublinhamos: “Brasil é a realização derradeira e penosa dessas gentes tupis”. 

Essa ideia de uma matriz tupi-guarani que estrutura vastas regiões sul-americanas serve 

de pretexto para falar agora do “indígena” no “nós” americano. Duma maneira 

semelhante o jesuita Bartomeu Melià escreveu sobre a língua Guarani em Paraguay: 

 

A la manera de un ritual indígena –como aquellos en que he 

podido participar frecuentemente en las aldeas de los 

guaraníes– veo el desarrollo de esta lengua como un canto 

largo, mborahéi puku, en el que cada estancia configura una 

etapa histórica o refleja un estilo de vida. Es el canto en que 

voces antiguas se abren a voces nuevas (Melià, 1992, p. 11). 

 

As ideias desses dois autores nos ajudam a refletir sobre a situação na Argentina. 

Vamos analisar, em primeiro lugar, a extensão da influência Guarani na literatura e 

cultura argentinas. Basta mencionar alguns exemplos: os contos de Horacio Quiroga, 

mesclados com a língua e a cultura Guarani — por exemplo, em "Os Precursores", 

escrito em espanhol, mas com sintaxe Guarani, já que "los que hemos gateado hablando 

guaraní, ninguno de esos nunca no podemos olvidarlo del todo". Ou seus diversos 

contos em que ele recupera a cosmologia mestiça da região do Litoral. Também os 

diálogos entre Jorge Luis Borges e Fanny, sua empregada doméstica de Corrientes por 

mais de três décadas, em que ela lhe explicava palavras e frases em Guarani e que 

pudemos constatar no desenvolvimento desse território simbólico em seus contos. A 

letra não só em chamamé, mas também em Damas Gratis, grupo de Cumbia Villera, 

por exemplo, em “Chica bandida”; o mesmo Carlos Gardel, ousou cantar em 1922: 

Iporá kuñatay  



 

Revista de Letras Norte@mentos      190 
Dossiê “Entre línguas e mundos: políticas linguísticas, diversidade e saberes 

orais no Brasil e além”, Sinop, v. 18, n. 55, p. 187-200, dez. 2025. 
 

más linda que el urupey  

te canta tu kuimba’e  

¡ay, sí  

¡en idioma guaraní!  

San Martín falava Guarani talvez como língua materna, enquanto Artigas -o 

“Karai Guasu”- o falava fluentemente e Belgrano possuía algum conhecimento; um 

“herói mais recente”, Diego Armando Maradona, era filho de um jacaré de Corrientes: 

“Don Diego”; o Guarani é lido em El río oscuro (1943), de Alfredo Varela, e ouvido 

em sua monumental adaptação de Las aguas bajan turbias (1952), de Hugo del Carril; 

em outra narrativa cinematográfica, Coca Sarli, sob a direção de Armando Bó, fez 

vários filmes ambientados em terras Guaranis; a proliferação de documentos públicos 

em Guarani durante os períodos colonial e revolucionário; Por fim, vamos resgatar duas 

figuras militares e políticas Guaranis, em grande parte esquecidas na história de 

Argentina: Andresito Guasurarí, governador das Missões entre 1815 e 1819, e Pablo 

Areguatí, comandante militar das Ilhas Malvinas em 1824. Como o mate diário, que 

todos nós da região do Rio da Prata bebemos, a vitalidade Guarani circula sem que se 

tenha consciência de suas origens indígenas. 

Em resumo, não pretendo apresentar uma lista heterogênea, mas sim contornar 

a noção de status de minoria. Um “branqueamento cultural” (Viñas. 2003) fundado no 

exotismo. Um que organiza um "nós", os brancos, e um "eles", os indígenas. 

Especialmente porque não se pode falar de um fato isolado ou menor, por exemplo, em 

relação a uma língua falada, como o Guarani, por quase dez milhões de pessoas; pelo 

menos um milhão desses falantes vivem na Argentina (principalmente na região de 

Buenos Aires e nas províncias do nordeste). Essa relevância se reflete em seu uso 

generalizado, já que é falada em grande parte da América do Sul (especialmente na 

Bolívia, Argentina, Paraguai e Brasil). 

Neste território que abrange milhões de quilômetros quadrados, cada lugar é um 

exemplo único da vida da língua Guarani. Na cidade onde moro, La Plata, uma área 

que não é considerada como tendo uma presença significativa do Guarani -pelo menos 



 

Revista de Letras Norte@mentos      191 
Dossiê “Entre línguas e mundos: políticas linguísticas, diversidade e saberes 

orais no Brasil e além”, Sinop, v. 18, n. 55, p. 187-200, dez. 2025. 
 

em comparação com Corrientes em Argentina ou com Paraguai- o mapeamento da 

língua continua a se expandir: ela é frequentemente usada em vários eventos dentro da 

comunidade paraguaia; a língua se ensina no Centro de Residentes Correntinos e em 

outros espaços institucionais; existem dezenas de estações de rádio FM onde o Guarani 

é a língua predominante; vários serviços religiosos são realizados nessa língua, como 

acontece uma vez por mês na paróquia de Caacupé e uma vez por ano na missa principal 

da Catedral; em vários salões de baile, a música ao vivo é em Guarani. E, acima de 

tudo, é uma língua que em alguns bairros da periferia é constantemente compartilhada. 

Um incidente do meu trabalho de campo ilustra essa vitalidade (Dubin, 2019, 

2025). Certo dia, atravessando a Plaza Italia, uma das principais praças do centro da 

cidade, descobri um grupo de Testemunhos de Jeová distribuindo sua revista religiosa 

em Guarani: Ñemañaha. Eles conversavam com um casal paraguaio. O Testemunha 

que liderava o grupo era um jovem loiro, vestindo uma camisa impecável e sapatos bem 

lustrados. Ele era americano. Presumi que o Guarani do americano seria, no mínimo, 

rudimentar. Dirigi-me a ele com “mba’e la porte, chamigo?”, uma forma coloquial de 

dizer “olá” (ou melhor ainda: “como vai?”). Preferi esse registro ao tradicional 

“mba’eichapa reiko?” (“como vai você?”) ou ao formal, quase escolar, “maitei” (“olá”). 

Para minha surpresa, o pregador de rua não só falava Guarani, mas falava 

perfeitamente. Palavra após palavra, ele construía uma única, imensa e aparentemente 

interminável palavra aglutinante que, quando tentei traduzir, já havia saltado para outra, 

e outra, e outra. O americano, contrariando todos os meus preconceitos, era um falante 

de Guarani notável. 

 

Pequenos mapeamentos do mundo Guarani 

A cidade de La Plata é, na verdade, apenas um pequeno fragmento de um imenso 

continente onde os nomes das cidades, rios e montanhas já indicam a presença das 

línguas Tupi-Guarani: Ipanema, Ituzaingó, Iberá, Uruguay, Iguazú, Itaipú, Ipiranga, 

Curuzú Cuatiá, Paraná, Paysandú, Tacuarembó, Caacupé, Paraguay, etc.  

Somente na Argentina são faladas diferentes variedades do Guarani (em todo o 

continente, a família linguística Tupi-Guarani compreende dezenas de línguas): o 



 

Revista de Letras Norte@mentos      192 
Dossiê “Entre línguas e mundos: políticas linguísticas, diversidade e saberes 

orais no Brasil e além”, Sinop, v. 18, n. 55, p. 187-200, dez. 2025. 
 

Guarani ava, nas províncias de Salta e Jujuy; o Guarani mbya, na província de 

Misiones; e o Guarani mestiço ou jopará, falado nas províncias do nordeste do país, 

bem como na cidade de Buenos Aires e de Grande Buenos Aires, devido a duas grandes 

migrações. A primeira começou na década de 1930, realizada por pessoas de 

Corrientes, Chaco e Formosa; a segunda, nas últimas décadas, foi caracterizada pela 

migração paraguaia. Além disso, dentro do jopará, existem as variedades de Corrientes 

e do Paraguai que não correspondem às fronteiras atuais dos dois países, já que o jopará 

falado na província de Formosa, por exemplo, corresponde à variante paraguaia. 

Mas voltemos à região de Buenos Aires, onde supostamente o Guarani é menos 

prevalente. Há uma percepção de que é uma "língua recente", "recém-chegada" de 

"outro lugar". Mas, considerando apenas a migração de Corrientes e do Paraguai, 

estamos falando de uma presença de cem anos na região. Na realidade, é muito mais 

antiga. De fato, era falada nesta cidade mesmo antes da Argentina existir como nação, 

ou mesmo como um projeto de formação nacional: a segunda fundação de Buenos 

Aires, liderada por Juan de Garay em 1580, foi realizada por mestiços e indígenas que 

falavam Guarani como língua materna (e, para muitos, como única língua). Ou seja, era 

sua primeira língua, juntamente com o espanhol, e desde então, tem sido falada na 

cidade com diferentes graus de intensidade (Dubin, 2025)2. 

Se o Guarani era falado na fundação de Buenos Aires e ainda é falado hoje, a 

primeira mudança epistemológica que devemos propor é por que se nomea  "língua 

recente" a uma língua que ressoa há séculos em nossas cidades. Talvez precisemos de 

outra fundação mítica de Buenos Aires -para utilizar o termo de Jorge Luis Borges de 

1929- que nos permita enxergar além da noção de que "las proas vinieron a fundarme 

la patria" (Borges, 1989, p. 35). 

 

O Guarani Proibido 

 
2 De fato, as investigações arqueológicas também indicam a presença de populações Guarani no Delta 

de Paraná, perto de Buenos Aires, por volta do ano 1300 (Ozorio de Almeida e Torino, 2020). 



 

Revista de Letras Norte@mentos      193 
Dossiê “Entre línguas e mundos: políticas linguísticas, diversidade e saberes 

orais no Brasil e além”, Sinop, v. 18, n. 55, p. 187-200, dez. 2025. 
 

O guarani está sob cerco. A língua é proibida, e essa proibição se internaliza em 

uma dualidade bestial de incertezas: como em Macunaíma, o sonho é atravessar o rio 

que separa a pessoa da classe trabalhadora e se tornar branco. Já ouvi isso em meu 

trabalho de campo: desde que Marta foi para Buenos Aires, “ela está mais branca”. Não 

volto para ao povo rural porque lá “todos ainda são muito índios”. Já ouvi isso repetidas 

vezes em Buenos Aires, em Quilmes, em Corrientes, em Posadas; mas também em 

Caaguazú e Assunção. Os próprios falantes dizem: falar Guarani é algo que mboriahu 

-o poriahu na pronúncia de Corrientes-, é dizer, de “pobre”. 

A impossibilidade de ouvir o Guarani é consequência de suas proibições. E não 

me refiro à omissão, mais ou menos generalizada, no sistema escolar, do direito à 

alfabetização e ao aprendizado na língua materna. Estou falando de não falar Guarani, 

exceto como resultado de perseguição e punição (além, digamos, da própria 

desvalorização da língua na economia das trocas linguísticas). 

Infelizmente, os exemplos são inúmeros. Em 2017, a empresa de ônibus que 

operava a linha 151 em Buenos Aires proibiu seus funcionários de falarem Guarani. Na 

época, uma imagem do local viralizou nas redes, mostrando uma placa que dizia 

explicitamente: "É proibido falar Guarani no local. Somente espanhol”. O cartaz 

enfatizava "somente espanhol". Certamente, essa não é a única proibição explícita. Só 

lembrar mais dois casos: em 2011, em um presídio feminino na cidade de Posadas, na 

província de Misiones, as detentas foram proibidas de falar em Guarani. Recentemente, 

trabalhadoras domésticas em condomínios fechados de Nordelta (uma das áreas mais 

ricas da Argentina) foram proibidas de usar os mesmos ônibus que seus patrões. Os 

argumentos apresentados, que foram publicados em diversos jornais, expressavam 

antigos estereótipos racistas já documentados em crônicas coloniais: o "mau cheiro", 

por exemplo. Os patrões também se justificaram citando o “desconforto” de ouvir suas 

empregadas domésticas falando em uma língua indígena: o Guarani. 

Essas proibições podem parecer mais viáveis em áreas como Buenos Aires, 

onde se espera um número menor de falantes. No entanto, mesmo no próprio Paraguai, 

o coração da cultura Guarani, essa perseguição existe. A expansão do cultivo de soja e 

a invasão de grandes latifundiários em territórios tradicionalmente camponeses, 



 

Revista de Letras Norte@mentos      194 
Dossiê “Entre línguas e mundos: políticas linguísticas, diversidade e saberes 

orais no Brasil e além”, Sinop, v. 18, n. 55, p. 187-200, dez. 2025. 
 

juntamente com a exploração diária dessas terras, reforçaram a proibição de falar 

Guarani dentro das grandes fazendas. Isso aconteceu, por exemplo, em Guayaibí, em 

San Pedro, onde a gerente de uma fazenda de soja alertou seus operários em uma 

mensagem:  

A partir de hoy está prohibido hablar guaraní en la estancia, prohibido, ¿me 

escucharon? Así, que si vamos a hablar, usamos el portugués o el español que es idioma 

de acá del Paraguay3. 

 

A língua Guarani resiste 

Contudo, quase como uma forma de antropofagia contemporânea, a língua 

Guarani, em seus rituais de caça, sobrevive, mesmo na pele do outro: aquele que 

persegue a língua Guarani desde os tempos coloniais é devorado por este mundo 

selvagem. Talvez essas tenham sido algumas das conclusões a que cheguei a partir de 

uma investigação interrompida pela pandemia: em 2019, busquei reconstruir, in situ, a 

proibição do Guarani nos condomínios fechados de Nordelta. Encontrei, mais uma vez, 

a língua em suas mudanças impossíveis, na incerteza de seu contínuo estado de 

exceção. Porque se eu esperava falar Guarani com as empregadas domésticas, acabei 

encontrando-o onde menos esperava. 

Em uma entrevista com uma fonoaudióloga que atendia crianças da zona, ela 

me contou sobre um fenômeno curioso. Muitas mães levavam seus filhos ao consultório 

dela "por causa da fala incomum deles". Essa "peculiaridade fonológica" não era 

resultado de uma síndrome repentina. Era consequência do tempo que as empregadas 

domésticas dedicavam aos cuidados com as crianças, já que as mulheres falavam com 

elas, cantavam para elas, sussurravam para elas -em suma, as cobriam de amor- em 

 
3 Em línea: https://www.abc.com.py/nacionales/2021/03/02/repudian-a-brasilena-por-prohibir-a-sus-

empleados-hablar-en-guarani/ 

https://www.abc.com.py/nacionales/2021/03/02/repudian-a-brasilena-por-prohibir-a-sus-empleados-hablar-en-guarani/
https://www.abc.com.py/nacionales/2021/03/02/repudian-a-brasilena-por-prohibir-a-sus-empleados-hablar-en-guarani/


 

Revista de Letras Norte@mentos      195 
Dossiê “Entre línguas e mundos: políticas linguísticas, diversidade e saberes 

orais no Brasil e além”, Sinop, v. 18, n. 55, p. 187-200, dez. 2025. 
 

Guarani. As crianças estavam reproduzindo, em seus primeiros balbucios, o que 

certamente poderíamos definir como sua língua materna4.  

E, no entanto, o guarani continua a ser falado. Talvez, como Jorge Luis Borges 

temia (e talvez previu) em "El Otro" (1975), o guarani esteja devorando a língua dos 

argentinos. 

Cada día que pasa nuestro país es más provinciano. Más 

provinciano y más engreído, como si cerrara los ojos. No me 

sorprendería que la enseñanza del latín fuera reemplazada por 

la del guaraní (Borges, 1989, p.13). 

 

Uma reflexão educacional: línguas indígenas e políticas educacionais 

Nas últimas décadas, a Argentina implementou uma série de políticas e 

programas educacionais que representaram avanços na inclusão de crianças e jovens de 

comunidades indígenas no sistema escolar. Em particular, as duas reformas 

educacionais mais recentes (a Ley Federal de Educación de 1993 e a Ley de Educación 

Nacional de 2006) reconhecem a presença de estudantes identificados como 

pertencentes a nações ou povos indígenas e defendem seu direito de estudar em sua 

cultura e língua nativas. De fato, a atual Constituição Argentina — promulgada em 

1994 — estabelece esse direito no Artigo 75, Seção 17: “garantizar el respeto a su 

identidad y el derecho a una educación bilingüe e intercultural”. 

No entanto, esse reconhecimento dos direitos das populações indígenas, 

particularmente no que diz respeito ao direito de usar sua língua materna no sistema 

escolar, tem enfrentado diversos problemas em sua implementação. Um deles é que sua 

implementação tem sido, de fato, parcial, como apontam vários autores (Diez, Thisted, 

Martínez, 2015). Um relatório recente da Universidade Pedagógica Nacional 

(González, 2019), por exemplo, estimou que 250 mil crianças indígenas frequentam o 

sistema escolar argentino, enquanto o percentual daquelas que recebem instrução em 

suas línguas maternas é muito menor. 

 
4 Um fenômeno semelhante ao que a antropóloga boliviana Silvia Rivera Cusicanqui chamou de 

"síndrome do aguayo", para explicar a dualidade de crianças da classe alta serem criadas por mulheres 

indígenas. 



 

Revista de Letras Norte@mentos      196 
Dossiê “Entre línguas e mundos: políticas linguísticas, diversidade e saberes 

orais no Brasil e além”, Sinop, v. 18, n. 55, p. 187-200, dez. 2025. 
 

Por outro lado, os problemas a serem considerados não se limitam a uma 

questão quantitativa. As línguas indígenas e as variedades em contato não são faladas 

apenas por povos indígenas. De fato, a própria identidade indígena é algo que, longe de 

ser um produto acabado, constitui uma área de grandes conflitos ideológicos e políticos 

desde a própria constituição da nação argentina e a ambivalência do termo "mestiço". 

Correspondentemente, a cristalização do indígena em uma substância identitária opera 

como um mecanismo para a própria minorização dos povos indígenas em um país 

predominantemente mestiço. É dizer, a Argentina nasceu de uma matriz indígena 

cultural compartilhada e comum (Martínez Sarasola, 2005, p. 23). Em suma, a 

dimensão da questão indígena, que não pretendemos explorar em profundidade aqui, é 

mais extensa, diversa e complexa do que se expressa na política educacional. 

Consequentemente, a substancialização curricular dos indígenas, na prática, 

não permite levar em conta essa situação concreta que ocorre na sala de aula, 

particularmente na região da Grande Buenos Aires, onde as fronteiras entre línguas e 

identidades não são absolutas. Quando um aluno de uma escola na Província de Buenos 

Aires — talvez filho de pessoas da Formosa ou do Paraguai — fala guarani: o que o 

professor tem de sua formação disciplinar tanto dos Programas de Formação de 

Professores das Universidades Nacionais quanto dos Institutos de Formação de 

Professores que lhe proporcionou material teórico e crítico suficiente para compreender 

essa cultura guarani, neoguarani ou mestiça; as complexidades inerentes a essa outra 

língua com sua gramática, fonética e sintaxe; seus mundos narrativos e cosmológicos; 

as diversas comunidades de falantes; entre outros tópicos relacionados? Em suma, a 

substancialização curricular é outra forma de branqueamento cultural. 

O atual marco regulatório para o ensino de línguas indígenas nas escolas é 

estabelecido pela Ley de Educación Nacional, promulgada em 2006, que implementa a 

Educação Bilíngue Intercultural (EBI) como uma das oito modalidades do sistema 

educacional na Argentina (González, 2019: 2). O Capítulo XI, Artigo 52 da referida 

Lei estabelece que: 

La Educación Intercultural Bilingüe es la modalidad del 

sistema educativo de los niveles de Educación Inicial, Primaria 

y Secundaria que garantiza el derecho constitucional de los 



 

Revista de Letras Norte@mentos      197 
Dossiê “Entre línguas e mundos: políticas linguísticas, diversidade e saberes 

orais no Brasil e além”, Sinop, v. 18, n. 55, p. 187-200, dez. 2025. 
 

pueblos indígenas, conforme al art. 75 inc. 17 de la 

Constitución Nacional, a recibir una educación que contribuya 

a preservar y fortalecer sus pautas culturales, su lengua, su 

cosmovisión e identidad étnica […] Asimismo, la Educación 

Intercultural Bilingüe promueve un diálogo mutuamente 

enriquecedor de conocimientos y valores entre los pueblos 

indígenas y poblaciones étnica, lingüística y culturalmente 

diferentes, y propicia el reconocimiento y el respeto hacia tales 

diferencias (2006, en línea). 

 

Em relação a essa disposição, o Censo Nacional de 2022 na Argentina 

identificou 1.306.730 pessoas — 2,9% da população total — que se declararam 

indígenas ou descendentes de indígenas. Cabe ressaltar, no entanto, que essa 

porcentagem pode ser maior, visto que muitas pessoas que se identificam como 

indígenas preferem não responder a esse tipo de pergunta feita pelo Estado. Segundo o 

censo, a província de Buenos Aires abriga aproximadamente um terço da população 

indígena da Argentina. 

Com base nas normas estabelecidas pela Ley de Educación Nacional, como 

mencionado anteriormente, a Educação Bilíngue Intercultural é a modalidade do 

sistema educacional que garante o direito constitucional dos povos indígenas de receber 

uma educação que contribua para a preservação e o fortalecimento de suas práticas 

culturais, língua, cosmovisão e identidade étnica. A Educação Bilíngue Intercultural, 

que está em consonância com outras reformas educacionais na região, foi ratificada 

pelas diversas jurisdições provinciais; entre elas, pela Ley de Educación de la Província 

de Buenos Aires (2007), que, no Capítulo XIII, a inclui como uma das modalidades de 

seu sistema educacional provincial. O Artigo 44 dispõe: 

La Educación Intercultural es la modalidad responsable de 

impulsar una perspectiva pedagógica intercultural en 

articulación con la Educación común, complementándola, 

enriqueciéndola, resaltando y destacando aquellos derechos, 

contenidos y prácticas que distinguen los procesos 

interculturales, las diferentes situaciones sociales y repertorios 

culturales como atributos positivos de nuestra sociedad, así 

como las relaciones que se establecen entre ellos, tanto 

temporal como permanentemente (2007, en línea). 

 



 

Revista de Letras Norte@mentos      198 
Dossiê “Entre línguas e mundos: políticas linguísticas, diversidade e saberes 

orais no Brasil e além”, Sinop, v. 18, n. 55, p. 187-200, dez. 2025. 
 

Contudo, o modelo de Educação Bilíngue Intercultural foi introduzido na 

província de Buenos Aires apenas em 2007, tornando-se posteriormente um programa 

dependente de vários departamentos e, portanto, perdendo a relevância e a prioridade 

com que sua implementação havia sido anunciada. Essa transição institucional não 

corresponde aos dados censitários que reconhecem que quase um terço da população 

indígena do país vive nessa província. Embora o programa tenha continuado a operar 

até os dias atuais e tenha demonstrado suas contribuições para realidades educacionais 

que refletem situações de bilinguismo e a presença de crianças e jovens indígenas, essas 

propostas foram subordinadas às concepções predominantes nos Planos de Ensino da 

Província de Buenos Aires (Dubin, 2019). 

Como já apontamos, em última análise, a abordagem às línguas e culturas 

indígenas se constrói ou por meio de sua arqueologização e substancialização  — o 

indígena como “puro”, o “verdadeiro”, sempre ameaçado pela Modernidade, onde, 

portanto, sua identidade é concebida como um conteúdo a ser restaurado em sujeitos 

que estão prestes a perder sua “essência” — ou por meio de uma visão civilizacional 

que os situa em um passado remoto dos estágios evolutivos e cognitivos da 

humanidade, já superado pela racionalidade, pela civilização europeia e pelo progresso 

social. Por sua vez, esses povos indígenas — em ambas as visões dominantes — são 

vistos como o outro. 

Pelo contrário, nossa visão adota uma abordagem diferente e, embora 

reconheça a vitalidade dos vários povos e nações indígenas, não podemos deixar de 

salientar como essas noções são, por vezes, difusas, diferenciando nitidamente “uma 

coisa” de “outra” num país onde a maioria dos seus habitantes têm ascendência 

indígena, mas sobretudo porque identificamos múltiplas manifestações culturais e 

educativas onde “o nacional” só pode ser explicado através da influência de temas, 

línguas, narrativas, experiências e cosmologias indígenas. 

 

Palavras finais 

Este artigo buscou sintetizar uma série de diversos projetos de pesquisa que 

temos conduzido em áreas como educação, estudos culturais e sociolinguística (Dubin, 



 

Revista de Letras Norte@mentos      199 
Dossiê “Entre línguas e mundos: políticas linguísticas, diversidade e saberes 

orais no Brasil e além”, Sinop, v. 18, n. 55, p. 187-200, dez. 2025. 
 

2025). Embora o consideremos principalmente introdutório, ele destaca uma situação 

que temos identificado repetidamente como um paradoxo: a existência de uma língua 

falada por milhões de pessoas, com amplo alcance social e significado histórico, que 

permanece, no entanto, "invisível" na história cultural da Argentina. Procuramos, 

enfim, uma aproximação global ao tema para conhecer o quotidiano de uma língua 

guaraní falada no dia a dia, uma cultura nacional que tem um vínculo forte com a matriz 

indigena e uma cultura escolar, mas também uma cultura oficial, que apaga a vitalidade 

dos mundos guaranis. 

 

Bibliografía 

BORGES, Jorge Luis. Obras completas. Buenos Aires: Emecé, 1974. 

 

BORGES, Jorge Luis. Obras completas, III. Buenos Aires: Emecé, 1989. 

 

CORACH, Daniel. “La Matriz Originaria: realidad poblacional y consecuencias”. 

Encrucijadas, 55, p. 30-35, 2021. 

 

DARCY Ribeiro. O povo brasileiro. São Paulo: Companhia de Bolso, 1995. 

 

DIEZ, M. L.; THISTED, S.; y MARTÍNEZ, M. E.. “Educación intercultural como 

política pública: el análisis de la experiencia de la Provincia de Buenos Aires”. Boletín 

de Antropología y Educación, 6 (9), p. 163-168, 2015. 

 

DUBIN, Mariano. Enseñanza de la literatura, formación de lectores y discursos 

educacionales: El problema de las culturas populares en el cotidiano escolar. La Plata: 

Universidad Nacional de La Plata, 2019. 

 

DUBIN, Mariano. Ensayos escolares. La Plata: Pixel, 2025. 

 

González, D. “Estudiantes indígenas en escuelas argentinas. Una población 

invisibilizada”. Datos de la educación. Publicación del Observatorio Educativo de la 

Unipe, Buenos Aires, Universidad Pedagógica Nacional, 2 (4), 2019. 

 

MARTÍNEZ SARASOLA, Carlos. Nuestros paisanos los indios. Buenos Aires: 

Emecé, 2005. 

 

MELIÀ, Bartomeu  La lengua guaraní del Paraguay. Asunción: Mapfre, 1992. 

OZORIO DE ALMEIDA, Fernando e TORINO, Rocío. “Sobre la materialidad de los 

encuentros entre los Tupi-Guaraní y los no Tupi”. Comechingonia: Revista de 

Arqueología, 24 (3), p. 195-225, 2020. 



 

Revista de Letras Norte@mentos      200 
Dossiê “Entre línguas e mundos: políticas linguísticas, diversidade e saberes 

orais no Brasil e além”, Sinop, v. 18, n. 55, p. 187-200, dez. 2025. 
 

VIÑAS, David. Indios, ejército y frontera. Buenos Aires: Santiago Arcos Editor, 2003. 

 
Recebido em 17/11/2025 

Aceito para publicação em 30/11/2025 


