
 

 

                            

 

REVISTA DE CIÊNCIA POLÍTICA, DIREITO E POLÍTICAS PÚBLICAS – 

POLITI(k)CON . Vol. 7. 2024. ISSN: 2776-5945. DOI:10.30681/2776-5945 

 

DOI: https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13425 

 

FLUXO CONTÍNUO 
 

104 
 

 

 

A VULNERABILIDADE JURÍDICO-SOCIAL DO CANDOMBLÉ 

 

THE LEGAL-SOCIAL VULNERABILITY OF CANDOMBLÉ 

 
Antenor Bizerra Pereira1 

 

  

RESUMO 
Este artigo tem como objetivo analisar a vulnerabilidade do Candomblé, uma religião afro-

brasileira, no contexto jurídico e social, destacando a evolução das políticas públicas, atitudes 

sociais e mecanismos de resistência da comunidade. Através de uma revisão bibliográfica, o 

estudo investiga como o Candomblé, ao longo da história, foi marginalizado e discriminado, 

mas também como resistiu e se adaptou frente a essas adversidades. Conclui-se que, apesar 

das vulnerabilidades e discriminações sofridas, o Candomblé permanece como uma prática 

religiosa essencial para a construção de uma sociedade mais inclusiva e justa. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Candomblé; Vulnerabilidade; Discriminação. 

 

ABSTRACT 
This article aims to analyze the vulnerability of Candomblé, an Afro-Brazilian religion, in the legal 

and social context, highlighting the evolution of public policies, social attitudes and community 

resistance mechanisms. Through a literature review, the study investigates how Candomblé, 

throughout history, has been marginalized and discriminated against, but also how it resisted 

and adapted in the face of these adversities. It is concluded that, despite the vulnerabilities 

and discrimination suffered, Candomblé remains an essential religious practice for the 

construction of a more inclusive and just society. 

KEYWORDS: Candomblé; Vulnerability; Discrimination. 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

O Brasil, historicamente marcado pela escravização e exploração da 

mão de obra africana, carrega profundas cicatrizes de desigualdade racial e 

social. A escravidão não apenas consolidou a marginalização da população 

negra, mas também perpetuou representações pejorativas da negritude e 

suas expressões culturais, entre elas, o Candomblé.  
 

1Licenciado em Geografia; Bacharelando em Direito pela Universidade do Estado de Mato 

Grosso (UNEMAT). Email: antenor.pereira@unemat.br. 

https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13261
https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13425


 

 

                            

 

REVISTA DE CIÊNCIA POLÍTICA, DIREITO E POLÍTICAS PÚBLICAS – 

POLITI(k)CON . Vol. 7. 2024. ISSN: 2776-5945. DOI:10.30681/2776-5945 

 

DOI: https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13425 

 

FLUXO CONTÍNUO 
 

105 
 

A resistência cultural e espiritual de comunidades negras foi 

fundamental para a preservação dessa tradição religiosa, que, ao longo dos 

séculos, enfrentou perseguição e repressão tanto do Estado quanto da 

sociedade.     

Este artigo explora a relação entre a marginalização do Candomblé e 

o racismo institucional, abordando também o papel das políticas públicas e 

do arcabouço jurídico no combate à discriminação racial e religiosa. A partir 

disso, busca-se entender como o Candomblé, mesmo vulnerável, é um 

elemento essencial para a luta contra o racismo e para a promoção de uma 

sociedade mais inclusiva.    

A escravidão, como estrutura de poder e dominação, fundamentou-

se em uma lógica racista que inferiorizava os africanos e seus descendentes. 

No período colonial, essa visão permeou todas as esferas da vida social, 

incluindo a esfera religiosa. Segundo Florestan Fernandes (2008), a transição 

do regime escravocrata para o sistema de trabalho livre não foi 

acompanhada de políticas que assegurassem aos ex-escravizados garantias 

e proteção, perpetuando assim a marginalização das populações negras. 

O racismo no Brasil, conforme Nascimento (1978), é caracterizado pela 

sua institucionalização, estando presente tanto nas esferas oficiais de governo 

quanto no tecido social, psicológico, econômico, político e cultural do país.  

Nesse contexto, o Candomblé, como uma das mais importantes 

manifestações da religiosidade afro-brasileira, enfrentou inúmeras 

dificuldades para sua prática. Até os anos 1970, seus praticantes eram 

reprimidos pela polícia, o que demonstra como a intolerância religiosa esteve 

associada à ação do próprio Estado (Junqueira & Reis, 2020). 

A Constituição Federal de 1988 e a Lei nº 7.716/1989, conhecida como 

Lei Antirracismo, trouxeram avanços no combate à discriminação racial e 

religiosa. No entanto, a implementação dessas leis nem sempre foi eficaz em 

proteger plenamente as comunidades religiosas de matriz africana. O racismo 

religioso, conforme Silva (2011), está profundamente enraizado na sociedade 

brasileira, perpetuando estereótipos e preconceitos que desumanizam e 

marginalizam os adeptos do Candomblé. 

O Estatuto da Igualdade Racial (Lei nº 12.288/2010) e a Lei nº 

10.639/2003, que torna obrigatório o ensino da história e cultura afro-brasileira 

nas escolas, representam importantes conquistas na luta contra o racismo 

estrutural. Essas legislações buscam não apenas combater o preconceito, mas 

também valorizar a contribuição das populações negras para a formação da 

identidade nacional.    

De acordo com Pereira & Dan (2023), o racismo no Brasil passou por 

um processo de secularização, onde as práticas de segregação e 

https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13261
https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13425


 

 

                            

 

REVISTA DE CIÊNCIA POLÍTICA, DIREITO E POLÍTICAS PÚBLICAS – 

POLITI(k)CON . Vol. 7. 2024. ISSN: 2776-5945. DOI:10.30681/2776-5945 

 

DOI: https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13425 

 

FLUXO CONTÍNUO 
 

106 
 

marginalização de grupos minoritários, como os praticantes do Candomblé, 

foram naturalizadas.  

O sistema social brasileiro, construído por grupos dominantes, 

marginalizou as expressões culturais afro-brasileiras, relegando-as ao papel de 

"subcidadania".  

Essa exclusão, conforme Munanga (2005), é reforçada pelos 

mecanismos de invisibilização e recalque das diferenças culturais, que tornam 

as manifestações religiosas afro-brasileiras praticamente imperceptíveis no 

imaginário coletivo. 

A presente pesquisa tem como método análise bibliográfica, esta 

segundo Marconi e Lakatos (2010, p. 57): 

 
Abrange toda bibliografia já tornada pública em relação ao tema de 

estudo, desde publicações avulsas, boletins, jornais, revistas, livros, 

pesquisas, monografias, teses, material cartográficos etc., até meios 

de comunicação orais: rádio, gravações em fita magnéticas e 

audiovisuais: filmes e televisão. Sua finalidade é colocar o pesquisador 

em contato direto com tudo o que foi escrito, dito ou filmado sobre 

determinado assunto, inclusive conferências seguidas de debates que 

tenham sido transcritos por alguma forma, querem publicadas quer 

gravadas. 

 

Assim, envolvido em uma análise bibliográfica disponível, é como se 

estabelece esta pesquisa. Entender, seus fundamentos epistemológicos e 

fenomenológicos como vasão de uma realidade jurídico-social em que o 

racismo se apresenta.  

 

2 A Vulnerabilidade Jurídico-Social do Candomblé 

O Brasil conta com um conjunto de leis destinadas ao combate do 

racismo, incluindo a discriminação religiosa. A Lei nº 7.716/1989, a Constituição 

de 1988 e o Estatuto da Igualdade Racial estabelecem diretrizes claras para a 

promoção da igualdade e a punição de práticas discriminatórias.  

No entanto, na prática, as comunidades afro-religiosas, especialmente 

o Candomblé, continuam enfrentando desafios significativos, tanto no que diz 

respeito ao reconhecimento de seus direitos quanto na aplicação das leis. O 

racismo religioso permanece uma realidade, e sua erradicação exige um 

compromisso contínuo com a educação e a conscientização.   

   

Desde seu surgimento, as religiões afro-brasileiras enfrentaram diversos 

tipos de ataques, com seus cultos sendo perseguidos e práticas religiosas 

criminalizadas, um reflexo persistente do sistema escravista que se estende até 

https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13261
https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13425


 

 

                            

 

REVISTA DE CIÊNCIA POLÍTICA, DIREITO E POLÍTICAS PÚBLICAS – 

POLITI(k)CON . Vol. 7. 2024. ISSN: 2776-5945. DOI:10.30681/2776-5945 

 

DOI: https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13425 

 

FLUXO CONTÍNUO 
 

107 
 

os dias atuais. A trajetória dessas religiões é marcada pela luta pela existência, 

frequentemente envolta em preconceitos e discriminações, uma resistência à 

aceitação da cultura afro-brasileira.  

Essa postura representa intolerância, ou seja, a falta de disposição 

para conviver com práticas, ideias e valores diferentes, que requer o respeito 

aos princípios de convivência (Sanz, 2012). 

Para Fernandes (2017), a intolerância religiosa se manifesta como uma 

negação da legitimidade de outras crenças e está ligada à “incapacidade 

dos indivíduos de compreender crenças diferentes das suas, evidenciada nos 

casos concretos de intolerância na prática” (Fernandes, 2017, p. 124).  

Com base nesse conceito, busca-se evidenciar formas e casos de 

intolerância enfrentados pelas religiões afro-brasileiras na sociedade 

moderna. Ações de desrespeito, agressões verbais e físicas, ataques a 

espaços de culto e a demonização das divindades são exemplos de 

intolerância que persistem desde o período colonial. 

Essas atitudes preconceituosas se estendem a todos os países 

americanos onde essas religiões são praticadas, refletindo a formação das 

estruturas estatais durante a modernidade colonial. Para os colonizadores, 

evangelizar as populações dominadas (indígenas e africanos escravizados) 

era parte essencial da colonização (Fernandes, 2017, p. 118). 

Na era colonial, as práticas religiosas dos negros eram vistas como 

“magia”, “feitiçaria” e “curandeirismo” — atividades associadas ao mal e 

combatidas pela Igreja Católica, posteriormente também por outros setores 

da sociedade.  

No Brasil republicano, a criminalização das práticas religiosas afro-

brasileiras é evidente, e nesse período surgem mecanismos legais para 

regulamentar, ou mais precisamente, combater os chamados “feiticeiros.” 

Como exemplo, o Decreto nº 847 de 11 de outubro de 1890 estabeleceu 

punições para quem praticasse “espiritismo, magia e seus sortilégios,” além de 

“inculcar cura” de doenças, condenando quem desempenhasse atividades 

de curandeirismo. 

Por um longo tempo, práticas religiosas afro-brasileiras, que incluem 

elementos complexos como magia, culto a divindades, rituais e métodos de 

cura alternativos, foram alvo de estigmas, muitos deles institucionalizados. 

Atualmente, as discriminações continuam, mas de maneira diferente e 

perceptível tanto em espaços públicos quanto privados. Com a expansão 

dessas religiões a partir da segunda metade do século XX, cresceram também 

as ações discriminatórias, manifestadas em discursos de ódio, agressões físicas 

a praticantes e destruição de templos, afetando a vida dos adeptos.  

https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13261
https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13425


 

 

                            

 

REVISTA DE CIÊNCIA POLÍTICA, DIREITO E POLÍTICAS PÚBLICAS – 

POLITI(k)CON . Vol. 7. 2024. ISSN: 2776-5945. DOI:10.30681/2776-5945 

 

DOI: https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13425 

 

FLUXO CONTÍNUO 
 

108 
 

Mesmo com a garantia constitucional de liberdade de culto pela 

Constituição Federal de 1988, esses grupos ainda enfrentam restrições e 

impactos significativos em suas vidas devido à intolerância religiosa. 

Apesar das dificuldades, o Candomblé demonstrou uma notável 

capacidade de resistência e adaptação. Sua prática religiosa, que envolve 

um rico patrimônio cultural, simbólico e espiritual, foi essencial para a 

preservação da identidade negra no Brasil.  

Como observado por Silva (2011), os estereótipos e preconceitos que 

cercam essa religião não foram suficientes para suprimir sua vitalidade. Pelo 

contrário, o Candomblé encontrou maneiras de se reinventar e continuar 

desempenhando um papel fundamental na análise da vulnerabilidade do 

Candomblé no contexto jurídico e social revela que, embora tenha havido 

avanços na legislação brasileira no combate à discriminação racial e 

religiosa, ainda existem grandes desafios a serem enfrentados.  

O racismo estrutural e a intolerância religiosa continuam a afetar 

negativamente as comunidades afro-religiosas, perpetuando uma cultura de 

marginalização e violência. 

No entanto, o Candomblé, com sua história de resistência e 

adaptação, permanece uma força vital na luta contra o racismo no Brasil. A 

promoção da igualdade racial e religiosa passa, necessariamente, pelo 

reconhecimento e valorização das culturas afro-brasileiras.  

Assim, o fortalecimento das políticas públicas e a aplicação efetiva das 

leis são essenciais para garantir que o Candomblé e outras religiões de matriz 

africana possam existir livremente em uma sociedade mais justa e inclusiva.

  

Segundo Carneiro (2019), a cultura brasileira é fortemente influenciada 

por elementos africanos, refletidos em áreas como a culinária, música, arte e 

religião, resultado da presença significativa de povos africanos no país. 

Embora essa influência faça parte da identidade nacional, ainda persiste uma 

visão que separa os descendentes africanos do restante da sociedade, 

criando barreiras internas que limitam seus espaços e direitos.  

As pessoas negras continuam sendo alvo de discriminação, seja pela 

cor da pele ou por suas práticas culturais, um fenômeno histórico que se 

manifesta de diversas formas. Nas últimas décadas, o avanço das tecnologias 

de comunicação tem trazido à tona muitos desses episódios de violência que 

violam a dignidade humana, em forma de agressões verbais e físicas. No 

entanto, muitos casos ainda permanecem ocultos na sociedade, e é 

necessário expor, debater e questionar esses problemas.  

https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13261
https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13425


 

 

                            

 

REVISTA DE CIÊNCIA POLÍTICA, DIREITO E POLÍTICAS PÚBLICAS – 

POLITI(k)CON . Vol. 7. 2024. ISSN: 2776-5945. DOI:10.30681/2776-5945 

 

DOI: https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13425 

 

FLUXO CONTÍNUO 
 

109 
 

Conforme Carneiro (2019), as religiões de matriz africana, práticas 

religiosas desenvolvidas por pessoas negras no Brasil- representam a resistência 

dos povos africanos trazidos ao país como escravizados a partir do século XVI.  

Calcula-se que até o fim do tráfico de escravizados africanos, por volta 

de 1850, mais de cinco milhões de africanos, inicialmente de grupos bantos e 

depois sudaneses, tenham sido trazidos ao Brasil. Esses povos tiveram seus 

direitos negados, foram forçados a uma sociedade que os privava de 

dignidade, e serviram como mão de obra escravizada nas lavouras, 

enfrentando diversos tipos de violência, incluindo a perda de suas origens e 

identidades. Reginaldo Prandi (1991) destaca que casamentos entre grupos, 

a miscigenação com brancos e indígenas, e a adoção da cultura nacional 

contribuíram fortemente para o apagamento das distintas culturas africanas. 

Esse processo originou grupos generalizados, como os nagôs, jejes e angolas, 

unindo etnias diversas sob a designação singular de "negros," que representam 

uma parcela singularizada da África. 

Neste sentido, Carneiro (2019) destaca que o Nordeste foi a região 

onde as religiões afro-brasileiras se consolidaram, com os negros recriando no 

Brasil as práticas religiosas em torno dos orixás. Entre essas divindades, Exu é 

conhecido como o mensageiro entre humanos e deuses e simboliza o poder 

transformador; Ogum é o orixá da guerra e do fogo; Oxóssi é o orixá da caça 

e da floresta, sendo muito popular no Candomblé; Obaluaiê, relacionado às 

epidemias; Ossain, o deus das folhas e poderes medicinais; Xangô, senhor dos 

raios e trovões; Oxum, deusa das águas doces; Iemanjá, vista como a mãe 

dos orixás e rainha dos mares; e Oxalá, o orixá da criação. 

Essas divindades são veneradas em práticas como o Candomblé e a 

Umbanda, duas das religiões afro-brasileiras mais conhecidas, que envolvem 

o uso de forças sobrenaturais e são organizadas em pequenos grupos 

liderados por um pai ou mãe-de-santo, autoridade máxima do culto. Esses 

grupos, chamados de “famílias de santo” ou “terreiros”, representam centros 

de valores culturais, estéticos e espirituais, com práticas que incluem aromas, 

ritmos e sabores específicos (Prandi, 1991). 

O Candomblé é um termo amplamente usado na Bahia, mas outras 

designações regionais incluem Xangô em Pernambuco, tambor de mina no 

Maranhão e batuque no Rio Grande do Sul. Essas práticas estão mais 

alinhadas ao pensamento africano, enquanto a Umbanda, surgida no início 

do século XX no Rio de Janeiro, se formou como uma “religião brasileira por 

excelência”, combinando catolicismo, tradições dos orixás africanos e 

referências indígenas, refletindo a diversidade cultural do Brasil mestiço 

(Prandi, 1991). Além dessas influências, a Umbanda integrou elementos do 

espiritismo kardecista, que chegou da França no fim do século XIX, sendo 

https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13261
https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13425


 

 

                            

 

REVISTA DE CIÊNCIA POLÍTICA, DIREITO E POLÍTICAS PÚBLICAS – 

POLITI(k)CON . Vol. 7. 2024. ISSN: 2776-5945. DOI:10.30681/2776-5945 

 

DOI: https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13425 

 

FLUXO CONTÍNUO 
 

110 
 

inicialmente chamada de “espiritismo de umbanda.” Mais tarde, o termo 

“umbanda” prevaleceu, embora ainda existam designações errôneas, como 

“baixo espiritismo” ou “macumba,” para descrever erroneamente as religiões 

de matriz africana.  

Tanto o Candomblé quanto a Umbanda se espalharam por todo o 

Brasil e, desde o início, precisaram adotar elementos do catolicismo para 

sobreviver em um país de tradição católica, enfrentando perseguição, 

marginalização e criminalização ao longo de sua história.   

Assim, temos as expressões da vulnerabilidade social, acompanhadas 

de desrespeito e demonização. Ações de desrespeito, agressões físicas e 

verbais, ataques a locais de culto e a demonização das divindades afro-

religiosas são exemplos de intolerância religiosa que ainda afetam as religiões 

de matriz africana. Essas práticas remontam ao período colonial.  

O preconceito e as ações contra esses grupos, em todos os países 

americanos onde essas religiões são praticadas, estão diretamente ligados à 

formação do Estado sob a modernidade colonial, na qual a evangelização 

das populações dominadas (indígenas e africanos escravizados) era vista 

como uma missão essencial do colonizador (Fernandes, 2017, p. 118). 

Na sociedade colonial, as práticas religiosas dos africanos eram 

principalmente rotuladas como “magia”, “feitiçaria” e “curandeirismo” -

atividades associadas ao mal- e combatidas, sobretudo, pela Igreja Católica, 

uma perseguição que depois se estendeu a outros setores da sociedade.  

No período republicano brasileiro, a criminalização dessas práticas 

tornou-se evidente, com a criação de mecanismos para regular e, 

essencialmente, combater os chamados “feiticeiros”, condenados por 

supostos crimes contra a saúde pública. O Decreto nº 847 de 11 de outubro 

de 1890 ilustra esse esforço: “Art. 157. Praticar o espiritismo, a magia e seus 

sortilégios, utilizar talismãs e cartomancias para gerar sentimentos de ódio ou 

amor, ou promover a cura de doenças curáveis ou incuráveis, manipulando 

assim a credulidade pública”. Do mesmo modo, o “Art. 158. Prescrever, ou 

simplesmente ministrar, como cura, substâncias preparadas de qualquer reino 

natural, exercendo o ofício de curandeiro”.  

Durante muito tempo, as práticas religiosas afro-brasileiras, com sua 

rica combinação de elementos complexos -magia, culto a divindades, rituais 

e alternativas de cura-, enfrentaram estigmatização, muitas vezes 

institucionalizada. 

Atualmente, essas discriminações persistem, mas assumem uma nova 

forma, sendo amplamente observadas em diversos contextos, públicos e 

privados. Observa-se claramente, por esses exemplos mencionados, uma 

violência direcionada, tanto física quanto simbólica.  

https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13261
https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13425


 

 

                            

 

REVISTA DE CIÊNCIA POLÍTICA, DIREITO E POLÍTICAS PÚBLICAS – 

POLITI(k)CON . Vol. 7. 2024. ISSN: 2776-5945. DOI:10.30681/2776-5945 

 

DOI: https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13425 

 

FLUXO CONTÍNUO 
 

111 
 

Esta última, conforme o conceito do sociólogo francês Pierre Bourdieu, 

refere-se à violência simbólica como um tipo de poder invisível exercido por 

meio do poder simbólico, configurando-se como “um poder de construção 

da realidade que tende a estabelecer uma ordem gnosiológica: o sentido 

imediato do mundo (especialmente o mundo social)” (Bourdieu, 2001, p. 9).  

Assim, a violência simbólica atua como um meio para assegurar a 

dominação de uma classe sobre outra, onde “classe” representa diferentes 

posições sociais. 

Segundo Bourdieu (2001), as diferentes classes estão envolvidas em 

uma luta simbólica para impor suas definições do mundo social de acordo 

com seus próprios interesses e imposições, e essa disputa ocorre nos conflitos 

simbólicos do cotidiano.  

Ao serem submetidas a essa violência simbólica, as religiões de matriz 

africana podem ser vistas como "dominadas" em uma relação de oposição 

imposta por um segmento com forte legitimidade social no campo cristão. O 

resultado dessa “guerra” é uma oposição acentuada, na qual o discurso de 

demonização distorce a imagem das religiões “dominadas”. 

 

3 Nos limites da “Vulnerabilidade Jurídica” 

O artigo 5º da Constituição de 1988, em seus parágrafos 2º e 3º, 

estabelece a incorporação de tratados internacionais ao ordenamento 

jurídico brasileiro. Além disso, destaca-se na Carta Magna 1988, “Art. 5, incisos 

XLI e XLII: define o racismo como crime inafiançável e imprescritível, punível 

com reclusão” (BRASIL, 1988). 

Szklarowsky (1997, p.20) observa que, historicamente, indígenas e 

negros foram as grandes vítimas no Novo Mundo, tema que autores como 

José de Alencar, Gonçalves Dias e Castro Alves imortalizaram na literatura 

brasileira, registrando sua luta, sofrimento e resistência durante o período 

escravocrata. Este contexto de opressão continua a afetar alguns grupos 

sociais. 

A nova Lei de Crime Racial, conforme o art. 2º-A, afirma que: “Injuriar 

alguém, ofendendo sua dignidade ou decoro por conta de raça, cor, etnia 

ou origem, sujeita o infrator a pena de reclusão de 2 a 5 anos, além de multa”. 

Este artigo visa coibir atos discriminatórios recorrentes na sociedade, não 

restritos a locais ou momentos específicos.  

Atualmente, a violência dirigida contra a população negra inclui 

ataques às religiões afro-brasileiras. A Lei nº 14.532/2023 estabelece que: “§ 2º-

B: Quem impedir ou usar violência contramanifestações religiosas também se 

sujeita às mesmas penas previstas para atos de violência”.  

https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13261
https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13425


 

 

                            

 

REVISTA DE CIÊNCIA POLÍTICA, DIREITO E POLÍTICAS PÚBLICAS – 

POLITI(k)CON . Vol. 7. 2024. ISSN: 2776-5945. DOI:10.30681/2776-5945 

 

DOI: https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13425 

 

FLUXO CONTÍNUO 
 

112 
 

O racismo religioso assume ares totalitários na expressão da fé, e 

pessoas de religiões de matriz africana enfrentam agressões físicas, violência 

simbólica e psicológica. É essencial compreender os tipos de crimes 

praticados contra os cultos e seguidores afro-religiosos, entre eles: Calúnia: 

imputar falsamente crime a alguém (art. 138 do CP), outro dispositivo pode ser 

incorporado com a ação de “Difamação: atribuir fato ofensivo à reputação 

de alguém (art. 139 do CP)”. 

Além desses, há crimes motivados pela religião, como violência 

institucional, patrimonial e sexual, negligência, entre outras práticas. Dados do 

Relatório Sobre Intolerância e Violência Religiosa (Rivir, 2016, p.37), demostram 

que os principais tipos de crimes por intolerância religiosa incluem agressão, 

depredação, racismo e discriminação no trabalho e escolas.  

O racismo, sustentado por representações históricas desumanizantes 

da população negra, ainda serve de base para desigualdades e atitudes de 

indiferença direcionadas a essa comunidade. 

 

CONSIDERAÇÕES PARCIAIS 

 

Este artigo conclui que, apesar das conquistas legais e das políticas 

públicas voltadas ao combate da discriminação racial e religiosa, as 

comunidades praticantes do Candomblé ainda enfrentam desafios 

profundos no contexto jurídico e social.  

O racismo estrutural e a intolerância religiosa continuam a alimentar a 

marginalização e violência contra o Candomblé, afetando sua prática e 

visibilidade.  

No entanto, a resiliência histórica do Candomblé destaca sua 

importância na resistência contra o racismo e a construção de uma 

sociedade mais justa e plural. Para que o Candomblé e outras religiões afro-

brasileiras possam exercer sua fé livremente, é fundamental fortalecer as 

políticas públicas, garantir a aplicação efetiva das leis existentes e promover 

o reconhecimento das tradições afro-brasileiras como parte integral da 

cultura nacional.  

Dessa forma, o fortalecimento das políticas de igualdade racial e o 

combate à discriminação são indispensáveis para assegurar uma sociedade 

mais inclusiva, que respeite e valorize a diversidade religiosa e cultural do país. 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2001. 

https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13261
https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13425


 

 

                            

 

REVISTA DE CIÊNCIA POLÍTICA, DIREITO E POLÍTICAS PÚBLICAS – 

POLITI(k)CON . Vol. 7. 2024. ISSN: 2776-5945. DOI:10.30681/2776-5945 

 

DOI: https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13425 

 

FLUXO CONTÍNUO 
 

113 
 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Disponível 

emhttp://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm&gt;  

Acesso em: 25 de out. 2024. 

BRASIL. Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional. Lei Nº 9.394/96. 

Disponível em: &lt; https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Leis/L9394.htm &gt;. 

Acesso em: 25 de out. 2024. 

BRASIL. Lei nº 12.288/2010. Estatuto da Igualdade Racial. Acesso em: 25.out. 

2024. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-

2010/2010/lei/l12288.htm. Acesso em: 25 de out. 2024. 

BRASIL. Lei nº 7.716/1989. Define os crimes resultantes de preconceito de raça 

ou de cor. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l7716.htm; 

Acesso em: 25 de out. 2024. 

BRASIL. Ministério das Mulheres, da Igualdade Racial, da Juventude e dos 

Direitos Humanos. Relatório sobre intolerância e violência religiosa no Brasil 

(2011-2015): organização, Alexandre Brasil Fonseca, Clara Jane Adad. – 

Brasília: Secretaria Especial de Direitos Humanos, SDH/PR, 2016. Disponível em: 

https://www.gov.br/mdh/pt-br/acesso-a-informacao/participacao-

social/cnrdr/pdfs/relatorio-de-intolerancia-e-violencia-religiosa-rivir-

2015/view. Acesso em: 25 de out. 2024. 

CARNEIRO, Abimael Gonçalves. INTOLERÂNCIA CONTRA RELIGIÕES DE MATRIZ 

AFRICANA. Revista Calundu. Vol. 1, n. 1, jan-jul, p. 117-136, 2017. Disponível em: 

https://www.joinpp.ufma.br/jornadas/joinpp2019/images/trabalhos/trabalho_

submissaoId_230_2305cc2fa7b34e8b.pdf. Acesso em: 25 de out. 2024. 

FERNANDES, Nathalia Vince Esgalha. A RAIZ DO PENSAMENTO COLONIAL NA 

INTOLERÂNCIA RELIGIOSA CONTRA RELIGIÕES DE MATRIZ AFRICANA. Disponível 

em: https://calundu.org/wp-content/uploads/2017/07/nathc3a1lia-a-

raiz1.pdf; Acesso em: 25 de out. 2024. 

MACEDO, Edir. Orixás, caboclos e guias: deuses ou demônios? São Paulo: 

Unipro, 2000. 

 

MARCONI, M. A.; LAKATOS, E. M. Fundamentos de metodologia científica. - 5. 

ed. - São Paulo: Atlas 2003. 

MARCONI, M. A.; LAKATOS, E. M. Técnicas de Pesquisa. 7a Ed. São Paulo: 

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade 

nacional versus identidade negra. Belo Horizonte: Autêntica, 2005. 

NASCIMENTO, Abdias do. O genocídio do negro brasileiro: processo de um 

racismo mascarado. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1978, pp. 92. 

PRANDI, Reginaldo. Os Candomblés de São Paulo. Hucitec, 1991. 

SILVA, Luiz Antonio. A representação social do negro no Brasil. São Paulo: 

FAPESP, 2011. 

https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13261
https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13425
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm&gt
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Leis/L9394.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Leis/L9394.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Leis/L9394.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2010/lei/l12288.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2010/lei/l12288.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l7716.htm
https://www.gov.br/mdh/pt-br/acesso-a-informacao/participacao-social/cnrdr/pdfs/relatorio-de-intolerancia-e-violencia-religiosa-rivir-2015/view
https://www.gov.br/mdh/pt-br/acesso-a-informacao/participacao-social/cnrdr/pdfs/relatorio-de-intolerancia-e-violencia-religiosa-rivir-2015/view
https://www.gov.br/mdh/pt-br/acesso-a-informacao/participacao-social/cnrdr/pdfs/relatorio-de-intolerancia-e-violencia-religiosa-rivir-2015/view
https://calundu.org/wp-content/uploads/2017/07/nathc3a1lia-a-raiz1.pdf
https://calundu.org/wp-content/uploads/2017/07/nathc3a1lia-a-raiz1.pdf


 

 

                            

 

REVISTA DE CIÊNCIA POLÍTICA, DIREITO E POLÍTICAS PÚBLICAS – 

POLITI(k)CON . Vol. 7. 2024. ISSN: 2776-5945. DOI:10.30681/2776-5945 

 

DOI: https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13425 

 

FLUXO CONTÍNUO 
 

114 
 

TORRES, Maycon Rodrigo da Silveira; MARTINS, Natasha. INTOLERÂNCIA 

RELIGIOSA E A DEMONIZAÇÃO DE RELIGIÕES DE MATRIZ AFRICANA NA 

“PANDEMÔNIA”. Revista Relegens Thréskeia. 2021. UFPR.  

CARNEIRO, Abimael Gonçalves. INTOLERÂNCIA RELIGIOSA CONTRA AS 

RELIGÕES AFRO-BRASILEIRAS: uma violência histórica. IX Jornada Internacional 

de Políticas Públicas. Universidade Federal do Maranhão. São Luis, Maranhão. 

2019. Disponível em: 

https://www.joinpp.ufma.br/jornadas/joinpp2019/images/trabalhos/trabalho_

submissaoId_230_2305cc2fa7b34e8b.pdf. Acesso em: 25 de out. 2024. 

 

 

 

https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13261
https://doi.org/10.30681/politi(k)con.v7i.13425

