
 
 

 

 
 

 

 
A PEDAGOGIA DE LA SALLE NO CONTEXTO DA EDUCAÇÃO MODERNA 

 

LA SALLE'S PEDAGOGY IN THE CONTEXT OF MODERN EDUCATION 
 

 

 

 

ARTIGO 

 

 
Clóvis Trezzii 
Universidade La Salle 
E-mail: clovis.trezzi@unilasalle.edu.br  
 
Moyses Romero Borges Oliveira 
Universidade La Salle 
E-mail:  moyses.romero@lasalle.org.br   

 
  

 
 
 
 
 
RESUMO: 
 
O objetivo deste artigo é situar a Sociedade das Escolas Cristãs - 
posteriormente chamada de Instituto dos Irmãos das Escolas Cristãs – e 
compreender a sua relevância no contexto do surgimento da educação 
moderna. O artigo faz uma análise histórica do século XVII partindo dos 
paradigmas científico, religioso, socioeconômico e antropológico, que 
impactaram na educação e contribuíram para o desenvolvimento da 
pedagogia moderna. O artigo se caracteriza pelo seu caráter histórico e a 
coleta de dados se deu por meio de pesquisa bibliográfica. O objeto principal 
de análise é a obra educacional de João Batista de La Salle, fundador do 
Instituto dos Irmãos das Escolas Cristãs, e a sua importância na 
configuração da novidade educacional que nasceu na França no século XVII 
e se difundiu por todo o mundo nos séculos seguintes. Conclui-se que esse 
Instituto estava totalmente situado dentro das mudanças históricas do seu 
tempo e que seu desenvolvimento teve impacto nas novidades pedagógicas 
que ajudaram a reestruturar a escola básica no seu tempo e impactaram a 
educação até o século XXI. 
 
Palavras-chave: Educação moderna. La Salle. História da educação

. 

 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
Editores: 
Dr. João Batista Lopes da Silva 
Universidade do Estado de Mato Grosso 
e-mail: revistaedu@unemat.br 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 
 
 
 
 
ABSTRACT: 
 
The purpose of this paper is to situate the Society of Christian Schools - later 
called the Institute of the Brothers of the Christian Schools - and to 
understand its relevance in the context of the emergence of modern 
education. The paper makes a historical analysis of the 17th century, starting 
from the scientific, religious, socio-economic and anthropological paradigms, 
which had an impact on education and contributed to the development of 
modern pedagogy. This paper is characterized by its historical nature, and 
the data collection was carried out through bibliographic research. The main 
object of analysis is the educational work of John Baptist de La Salle, founder 
of the Institute of the Brothers of the Christian Schools, and its importance in 
shaping the educational innovation that originated in France in the 17th 
century and spread throughout the world in the following centuries. It 
concludes that this Institute was totally situated within the historical changes 
of its time and that its development had an impact on pedagogical 
innovations that helped to restructure the basic school in its time and affected 
the education until the 21st century. 
 
Keywords: Modern education. La Salle. History of education.

REVISTA EDUCAÇÃO, CULTURA E SOCIEDADE - RECS 
Vol. 15, n.3, 34ª Edição, 2025 

ISSN: 2237-1648  e-mail: revistaedu@unemat.br   

https://periodicos.unemat.br/index.php/recs    

https://doi.org/10.30681/ecs.v15i3.13963      
 

mailto:clovis.trezzi@unilasalle.edu.br
mailto:moyses.romero@lasalle.org.br
mailto:revistaedu@unemat.br
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:revistaedu@unemat.br
https://periodicos.unemat.br/index.php/recs
https://doi.org/10.30681/ecs.v15i3.13963


87  

Revista Educação, Cultura e Sociedade – RECS - Vol. 15, n. 3, 34ª Edição, Sinop-MT, 2025  

 

1  INTRODUÇÃO 
 
Este artigo visa situar a Sociedade das Escolas Cristãs - posteriormente chamada de 

Instituto dos Irmãos das Escolas Cristãs – e compreender a sua relevância no contexto da 
educação moderna no século XVII. O projeto educativo das Escolas Cristãs foi desenvolvido por 
João Batista de La Salle (Reims, 1651 – Rouen, 1719) e um grupo de professores, chamados de 
Irmãos, a partir de 1679. A abordagem do artigo é histórica. Por ela se busca um distanciamento 
do projeto educativo de La Salle para uma posterior reaproximação. 

A motivação para este trabalho vem da celebração, em 2019, dos 300 anos da morte de 
La Salle. A publicação de dois artigos (Tagliavini; Piantkoski, 2013 e Pauly; Casagrande; 
Corbellini, 2018) questionando os motivos pelos quais La Salle não é mencionado – ou o é muito 
pouco - nos livros de história da educação também ajudaram a impulsionar a realização do 
estudo, que traz contribuições para a memória de La Salle, reconhecido por Gauthier (2014) 
como um dos fundadores da pedagogia moderna. 

Ao fazer memória da Sociedade das Escolas Cristãs, este texto traz à luz elementos que 
permitem tornar mais conhecido um pedagogo que é pouco discutido academicamente, mas que 
teve uma grande contribuição na modernização da educação nos séculos XVII e XVIII e que 
deixou, além de um modelo de escola organizado segundo os padrões do seu tempo, uma vasta 
obra escrita que permite compreender com clareza como se organizava a escola naquele 
período. 

O artigo se caracteriza como uma pesquisa bibliográfica. Buscamos elementos em 
autores consagrados, como Manacorda (1992) e Gauthier (2014), bem como em pesquisadores 
lassalistas, como Hengemüle (2007) e Fiévet (2001). A partir das ideias coletadas desses 
autores, examinamos o período histórico em que La Salle viveu e situamos sua obra dentro das 
mudanças de paradigma que ocorriam naquele período e que influenciaram profundamente o 
pensamento pedagógico da época. 
 
 
2 MEMÓRIA HISTÓRICA DA SOCIEDADE DAS ESCOLAS CRISTÃS  

Não se ignora que no século XVII a Modernidade, e com ela o paradigma científico, 
estava em pleno florescimento. A educação nesse período também passava a ser organizada e 
metódica. Gauthier (2014) e Manacorda (1992) apontam que desde o colégio dos Jesuítas até 
as Escolas Cristãs de La Salle, a pedagogia passava naquele momento a ser pensada com o 
máximo de cuidado e atenção, não apenas pelo impacto sobre o indivíduo, mas principalmente 
sobre a sociedade. 

A preocupação com o papel social da educação tornou-se uma constante na escola 
moderna. Démia afirmava, em 1674, que “abrir uma escola era fechar uma prisão” (Gauthier, 
2014, p. 111). Recorda-se que nesse período o acesso à educação e à cultura era privilégio da 
nobreza e de algumas camadas da burguesia, mentalidade que era defendida por estudiosos e 
políticos. Hengemüle (2007, p. 20), por exemplo, cita uma deliberação do Conselho da Cidade 
de Rennes que dizia: “Não seria, [...], de se temer que, por essa via, se esclareça 
demasiadamente essa porção do povo destinada a carregar com os fardos mais pesados da 
sociedade e a desigualdade de sua condição?”. O mesmo autor cita, ainda, Richelieu, ministro 
de Luís XIII, no seu “Testamento Político”, de 1642: “É certo que elas (as letras) não devem ser 
ensinadas indiscriminadamente a todos. [...] As ciências encheriam a França de contestatários, 
mais aptos a arruinar as famílias e a perturbar a paz pública [...]” (Hengemüle, 2007, p. 19).  

Acreditava-se que era interessante deixar o povo na ignorância, porque os trabalhadores 
não tinham necessidade de saber ler e escrever. O próprio Voltaire afirmou, em apoio a La 
Chalotais, que era contrário à escolarização do povo: “Agradeço-lhe por proibir o estudo aos 
lavradores. É mais conveniente que o povo seja guiado que ser instruído; não é digno de sê-lo” 
(Hengemüle, 2007, p. 21). 

Além dessa problemática relacionada ao direito dos trabalhadores à educação, havia 
ainda uma compreensão social de infância relacionada ao mundo do trabalho que é explicada 
por Poutet e Pungier (2001, p. 40):  

Para os meninos do povo, o papel social fundamental é ajudar na subsistência 
da vida da família através de atividade manual, requerendo força. Desde cedo, 



88  

Revista Educação, Cultura e Sociedade – RECS - Vol. 15, n. 3, 34ª Edição, Sinop-MT, 2025  

as meninas ajudarão a mãe, com várias crianças pequenas. A opinião pública, 
mesmo das camadas da nobreza e burguesia, censura as mulheres com 
pretensões de estudos. 

 

Lauraire (2008) diz que na sociedade urbana da época eram muito fortes as corporações 
de ofícios, que tinham como principal preocupação justamente a manutenção e subsistência das 
diversas profissões. Ademais, as escolas em geral ou eram ligadas à igreja ou, então, mantidas 
pelas corporações. Havia, nelas, uma preocupação em preparar as crianças para a vida, ou seja, 
garantir que terminando os estudos elas tivessem a possibilidade de conseguir trabalho no ofício 
para o qual se prepararam. Por isso, não havia grande preocupação com a formação intelectual. 

Foi justamente a preparação para a vida que fez com que o sujeito aprendente ganhasse 
destaque na pedagogia moderna. A escola passou a ser compreendida como um lugar 
especializado em educação. Ao ser desenvolvida no século XVII como um espaço de ensino 
simultâneo, ou seja, com vários estudantes em uma única sala de aula trabalhando ao mesmo 
tempo, a função do professor se profissionalizou. Os espaços escolares, os métodos e técnicas 
de ensino, a estética da sala de aula, a preparação dos materiais didáticos, todos esses 
elementos passaram a ser pensados em função da formação dos alunos.  

Diversos autores, dentre os quais destacamos Manacorda (1992), Gauthier (2014) e 
Nunes (1981), indicam que João Batista de La Salle é responsável em grande parte por esse 
novo paradigma educacional. Membro da alta burguesia de Reims, filho de pai magistrado e de 
mãe nobre, dedicou grande parte de sua vida, dos 29 aos 68 anos de idade, à educação das 
crianças pobres da França. Em um trabalho coordenado inicialmente em conjunto com Adrien 
Nyel, educador popular de Rouen, abriu uma série de escolas para atender os filhos dos artesãos 
e dos pobres urbanos de Reims e, posteriormente, de outras cidades da França. 

Para compreender a importância do trabalho iniciado por La Salle, apontamos que na 
primeira metade do século XVII (e até mesmo na segunda, em uma compreensão que ia aos 
poucos se desfazendo) o professor era visto como um personagem sui generis, como se 
depreende dessa carta de Petrarca a seu amigo Zenóbio de Strata, citada por Manacorda (1992, 
p. 176):  

Ensinem às crianças aqueles que não sabem fazer algo melhor, que têm 
diligente dedicação, mente um tanto tarda, cérebro mole, inteligência sem asas, 
sangue frio, corpo resistente ao trabalho, espírito desprezador de glória [...]. [...] 
aqueles que gostam da poeira, do barulho e do vozerio misturado com as 
lágrimas de quem geme sob a vara; aqueles que gostam de infantilizar-se, que 
têm vergonha de estar no meio dos homens, que não se sentem bem com seus 
coetâneos, que gostam de mandar os menores e ter sempre alguém a quem 
aterrorizar, atormentar e afligir [...]. 

 
Petrarca era do século XIV, portanto viveu quase três séculos antes de La Salle; contudo, 

Manacorda (1992), Hengemüle (2007) e Gauthier (2014) dão a entender que pouca coisa mudou 
no tocante ao professor. Este continuou sendo visto como alguém que dava aulas porque não 
tinha condições para ganhar a vida de outra maneira (Gauthier, 2014). 

O contexto social, econômico e político da França na época era caótico e repleto de 
contradições. As divisões sociais eram marcantes e acentuadas pela maneira como vivia a corte. 
Lauraire (2008) e Fiévet (2001) relatam a ocorrência de um acentuado êxodo rural, "enquanto os 
nobres e os burgueses compravam ou construíam casas no campo" (Nunes, 1981, p. 14). A 
própria corte mudou-se do Louvre, no coração de Paris, para Versailles, povoado que ficava nos 
arredores, mudança financiada pelos impostos que eram pagos majoritariamente pelos mais 
pobres. Isso mostra uma política fadada ao fracasso, pois aumentava a miséria do povo, tanto 
nos ambientes rurais quanto nos urbanos. La Salle e outros educadores da época encontraram 
na educação uma forma de amenizar a situação. 

São as mudanças decorrentes deste novo paradigma que decretam o surgimento da 
pedagogia moderna. É reconhecidamente na segunda metade do século XVII que ela ganha 
impulso, a partir de educadores como Batencourt, Comenius, Démia e La Salle (Gauthier, 2014). 
A Sociedade das Escolas Cristãs, como um movimento educacional organizado, desenvolveu 
processos e métodos de ensino, descritos em um livro intitulado Conduite des Écoles 
Chretiennes (Guia das Escolas Cristãs, em tradução brasileira de 2012 coordenada por Edgard 
Hengemüle). 

A função social das Escolas Cristãs foi o atendimento aos “filhos dos artesãos e dos 



89  

Revista Educação, Cultura e Sociedade – RECS - Vol. 15, n. 3, 34ª Edição, Sinop-MT, 2025  

pobres”, por que estes, “estando ocupados todo o dia em ganhar o sustento próprio e dos filhos, 
não lhes podem dar, por si mesmos, as instruções de que necessitam e educação adequada e 
cristã” (La Salle, 2012d, p. 18). Segundo Fièvet (2001), a categoria social “artesãos” era formada 
basicamente por trabalhadores, em geral informais (feirantes, trabalhadores manuais, entre 
outros). Já os pobres podiam ser pessoas sem emprego ou diaristas, imigrantes, exilados, ou 
ainda crianças moradoras de orfanatos, internatos ou outras instituições de acolhida. É certo 
que, ainda que membros do mesmo grupo social, haviam pessoas com distintas condições 
financeiras. 

A missão das Escolas Cristãs era simples e clara: dar educação gratuita a essas crianças 
que, de maneira geral, não tinham condições de frequentar a escola, seja porque tivessem que 
ajudar seus pais a ganhar o sustento, seja pela ideia corrente de que os trabalhadores não 
precisavam de educação (Hengemüle, 2007). A eleição deste público alvo foi uma forma de 
quebrar este paradigma. Uma das tarefas dos professores era convencer os pais da importância 
de mandar os filhos para a escola, “porque uma criança educada pode tudo” (La Salle, 2012a, p. 
137). 
 
 
3 AS ESCOLAS CRISTÃS NO CONTEXTO DA EDUCAÇÃO MODERNA 

La Salle desenvolveu o seu modelo de escola em um século no qual florescia o método 
científico, repleto de novidades e novas ideias, e isso fez com que a pedagogia lassalista 
aportasse elementos fundamentais para a estruturação da educação moderna. 

Uma vez que na modernidade o paradigma dominante é o científico, a emergência desse 
paradigma levou à elaboração de uma pedagogia que tinha um cunho não apenas prático, mas 
também teórico, ainda que não se possa afirmar categoricamente que fosse científico, nos 
moldes da ciência moderna. Aquilo que se manteve durante séculos como a única forma de 
ensinar se transformou em um modelo novo de escola, agora focada nas transformações da 
realidade histórica e nas necessidades sociais. 

Lauraire (2008) mostra que o projeto educacional desenvolvido por La Salle, que se 
desenvolveu a partir da criação do Instituto dos Irmãos das Escolas Cristãs, não estava desligado 
da realidade histórica. De acordo com Ariès (2015, p. 85), o fim da Idade Média trouxe consigo 
uma nova compreensão de ser humano, que surgiu junto com o que ele chama de “conceito de 
infância”.  

As crianças, segundo estudo de Ariès (2014), passaram a ser sujeitos portadores de 
direitos. Para Lauraire (2008), os pedagogos do século XVII aliaram esse novo conceito – que 
se desenvolveu a partir do humanismo quinhentista – à necessidade premente de educação para 
atender às demandas sociais.  

No início do século XVII as poucas escolas que existiam, além de serem insuficientes, 
necessitavam de urgente renovação, pois os conteúdos estavam superados e os 
mestres/professores tinham pouca instrução e/ou ideal educativo. A partir de Hengemüle (2007) 
e Gallego (1993), podem ser identificados pelo menos cinco grupos de escolas na França do 
século XVII: 

- Escolas de iniciação ou Pequenas Escolas para crianças até 9 anos. Dependiam da 
autoridade episcopal representada pelo Grand Chantre. Podiam ser tanto pagas como gratuitas.   

- Escolas dos Mestres-Calígrafos, criadas e mantidas pela corporação dos escrivães. 
Iniciavam os alunos na aritmética e livros contábeis. Eram pagas. 

- Escolas de Caridade, destinadas aos pobres, devidamente cadastrados como tais 
mediante comprovante de pobreza nas paróquias. Eram gratuitas e numericamente insuficientes. 
“Eram raras e oscilavam com o vaivém da prosperidade do país”. (Gallego, 1993, p.41). 

- Escolas dos Meninos Cantores, também sob a direção paroquial. Nelas se ensinava os 
rudimentos, mas o prioritário era aprender os serviços da liturgia.   

- Estabelecimentos de Assistência aos abandonados, sob a responsabilidade da 
municipalidade. Destinavam-se a menores órfãos e abandonados, mas que também só atendia 
os que eram catalogados pela municipalidade. Também eram insuficientes quanto ao número.   

Existiam ainda escolas dentro dos asilos, para atender as crianças abandonadas. 
Conforme Gallego (1993) havia autorização para todo tipo de ensino, contanto que tivesse 
Patente Real e que o corpo docente fosse aceito pelo município.  

Destacaremos a seguir alguns dos novos paradigmas que ajudaram a moldar a 
educação moderna. Podemos colocar, nessa ordem, o paradigma científico, que começou a se 



90  

Revista Educação, Cultura e Sociedade – RECS - Vol. 15, n. 3, 34ª Edição, Sinop-MT, 2025  

desenvolver no século XVI a partir de diferentes observações do mundo, e ganhou  força no 
século XVII, com o desenvolvimento do método científico; o paradigma religioso, que passou por 
uma forte mudança a partir de 1517 com as 95 teses de Lutero; o paradigma socioeconômico, 
com o aumento da população nas cidades, o que mudava o modelo de sustentação da população 
e consequente necessidade de formação escolar e de profissionalização do trabalho manual; e 
o paradigma antropológico, com a já mencionada nova compreensão de ser humano, que 
começou a se desenvolver ainda no século XV. 

A partir dos novos paradigmas surgia também uma nova pedagogia, retratada por 
Gauthier (2014, p. 102) como “uma reflexão consciente e ordenada sobre a maneira de fazer e 
de ordenar a classe”, em contraposição com um período anterior no qual “a dimensão 
pedagógica ainda não é aí fundamental” (Gauthier, 2014, p. 102.).  

Apresentaremos um retrato da pedagogia das Escolas Cristãs dentro de cada um desses 
novos paradigmas. Esse relato ajudará a situá-la na modernidade e a justificar o fato de La Salle 
ser considerado um dos mais importantes precursores da pedagogia moderna (Gauthier 2014, 
p. 102). 

 
 
3.1 Paradigma Científico 

 O novo paradigma, baseado no método científico, transformou o mundo ocidental, o que 
não significa que tenha surgido repentinamente nem que tenha revolucionado ao mesmo tempo 
todos os setores da sociedade. A própria educação não passou por uma revolução plena e 
repentina, mas ocorreu como resultado de reflexões anteriores, que já existiam quando a 
Companhia de Jesus fundou os primeiros colégios a partir de 1540. A mudança de paradigma, 
portanto, caminhou junto com o modus vivendi da sociedade daquele período e, ao contrário do 
que possa parecer, não foi pacífica. 
 No Guia das Escolas Cristãs, principal texto pedagógico assinado por La Salle, que 
começou a circular entre 1704 e 1706, mas cuja primeira edição impressa é de 1720 (Lauraire, 
2008), aparecem os primeiros indícios de uma pedagogia embasada em elementos científicos. 
Já no prefácio se diz que o texto é um relato de experiência: “Este Guia só foi redigido em forma 
de regulamento após numerosas trocas de ideias entre os Irmãos mais antigos deste Instituto e 
os mais aptos em dar aula, e após experiência de vários anos” (La Salle, 2012a, p. 19). As ideias 
pedagógicas nele escritas não são frutos de especulação ou da imaginação do fundador das 
Escolas Cristãs, mas o resultado de uma experiência de quase 30 anos, considerando que a 
primeira Escola Cristã foi aberta em 1679 (Hengemüle, 2012). 
 As Escolas Cristãs possuíam um método educativo sustentado por bases sólidas. Era 
um método que visava o aproveitamento máximo do tempo escolar para que os meninos 
aprendessem o suficiente no menor tempo possível, respeitando o ritmo de cada um. O próprio 
La Salle, ao explicar os motivos de ensinar em francês e não em latim, como era prática corrente 
na época, diz que  

A experiência ensina que aqueles e aquelas que vêm às escolas cristãs não 
persistem em frequentá-las por muito tempo e não acodem a elas por período 
suficiente para aprender a ler bem o latim e o francês. Assim que chegam à 
idade de trabalhar, são retirados da escola, não mais podendo voltar a ela, pela 
necessidade de ganhar a vida. (La Salle, 2012b, p. 32). 

  
O método das Escolas Cristãs tinha, portanto, um objetivo claro e partia de um problema: 

a necessidade de as crianças se alfabetizarem no menor tempo possível para, no caso da evasão 
escolar, terem conhecimento suficiente para enfrentar suas próprias necessidades. Para isso, 
além de um projeto pedagógico, o Guia das Escolas Cristãs mostra que La Salle e os Irmãos 
professores embasavam os processos de ensino-aprendizagem em conhecimentos incipientes 
de vários saberes auxiliares que, se não eram considerados ciência, eram pelo menos intuídos 
como importantes na construção do conhecimento. Como exemplo, encontramos no Guia várias 
páginas dedicadas à maneira correta de tratar pedagogicamente estudantes com 
comportamento diferente.  

As Escolas Cristãs são um exemplo de como a educação se modernizou no século XVII. 
Embora, grosso modo, as escolas atuais estejam organizadas de forma semelhante com as 
daquele século, não se pode comparar o que se entende por educação hoje com o que era 



91  

Revista Educação, Cultura e Sociedade – RECS - Vol. 15, n. 3, 34ª Edição, Sinop-MT, 2025  

praticado nas escolas do século XVII. Se a ciência moderna ainda estava se estruturando, o 
mesmo se pode dizer da educação e de outras áreas, que também se modernizavam. Apesar 
disso, Manacorda (1992) e Boto (2017) afirmam serem as escolas cristãs utilizadoras em larga 
escala e, mesmo, introdutoras do que de mais moderno se conhecia em termos de tecnologia 
didática e educacional: a pena de ganso (Manacorda, 1992, p. 231), o papel (La Salle, 2012a, p. 
229), os cartazes ( La Salle, 2012a, p. 237), os livros didáticos (La Salle, 2012a, p. 244), os 
móveis feitos sob medida para cada idade (La Salle, 2012a, p. 235) e o quadro-negro (Boto, 
2017, p. 253). 

Não é exagero, portanto, dizer que as Escolas Cristãs se adequaram ao novo paradigma 
científico; mais que isso, estavam plenamente inseridas nesse contexto. Claro está que, segundo 
Manacorda (1992, p. 235), as escolas de La Salle eram um lugar onde “o velho e o novo se 
misturam de maneira singular”, ou seja, nem tudo era necessariamente inovador, como por 
exemplo a manutenção dos castigos corporais, prática pedagógica muito em voga na época. 
 
 
3.2 Paradigma Religioso 
 
 Outro fator determinante na construção da pedagogia moderna foi o paradigma religioso. 
A hegemonia assumida pelo Catolicismo Romano no mundo ocidental desde o fim do século IV 
rompeu-se com a revolta de Martinho Lutero em 1517. A afirmação de Gauthier (2014, p. 57) de 
que “o cristianismo permitiu a propagação da escola” faz sentido quando se percebe que os 
rumos da educação até o século XVII eram determinados especialmente pela Igreja Católica. 

Outras religiões não tinham, no Ocidente, o mesmo impacto do Cristianismo, de maneira 
especial o Catolicismo Romano. O Protestantismo, por outro lado, exerceu uma influência muito 
grande, a ponto de o Catolicismo se organizar de modo a não perder o espaço conquistado no 
decorrer dos séculos. Uma das bandeiras defendidas com veemência por Lutero era justamente 
a da educação. 
 A nova preocupação do Catolicismo com a educação está no cerne da fundação de 
congregações religiosas voltadas à educação na França e na Alemanha dos séculos XVII e XVIII. 
Os pedagogos citados por Gauthier (2014) como pilares da pedagogia moderna são todos 
religiosos, sendo Comenius o único protestante. As Escolas Cristãs, fundadas por La Salle, 
entram neste contexto, como veremos a seguir. 
 João Batista de La Salle era sacerdote católico, fiel ao Papa e defensor da doutrina do 
Concílio de Trento. Esta é uma observação importante, pois a Igreja Católica na França estava 
longe de aceitar plenamente os ideais tridentinos, considerados progressistas à época. 

Em termos de poder, a Igreja Católica ainda dominava soberanamente, mas já começava 
a sofrer oposição. Roma ainda tinha poder sobre o Rei da França, o que era contestado pelo 
galicanismo. Além disso, uma parte da França (Avignon) era território pontifício. O alto clero tinha 
poder junto à Corte. Algumas das principais figuras no poder político da época eram clérigos 
(Mazarin, Richelieu). Ser membro do clero significava pertencer à elite política e econômica 
(havia exceções, como os párocos de vilas e aldeias que não tinham os mesmos privilégios). 

No século XVII ainda era forte o Jansenismo que, de acordo com Nunes (1981, p. 10), 
era uma "corrente doutrinária, um sistema teológico referente à graça e à predestinação", que foi 
condenada pelo Papa Clemente XI, em 1705, através da Bula Unigenitus. Outro movimento 
herético da época era o já apresentado Galicanismo, que pretendia separar o poder religioso do 
poder secular.  

Ademais, o período ainda estava marcado pela profunda turbulência da Reforma de 
Lutero, que trouxe grandes mudanças à Igreja e, consequentemente, à sociedade. Os 
movimentos protestantes se multiplicaram pela Europa, agitando o pensamento religioso e 
despertando a reação da Igreja Católica, que se lançou na direção oposta, de Contrarreforma, a 
partir do Concílio de Trento. Além de Martinho Lutero, outras figuras proeminentes do 
protestantismo foram Calvino e Knox, que fundaram escolas e universidades, mostrando a 
importância da educação para o protestantismo. 

Esses elementos todos tiveram influência no pensamento pedagógico. O Concílio de 
Trento reafirmava a doutrina da salvação, dizendo que toda ação feita pela Igreja ou por algum 
batizado tem em vista a salvação das almas, e ameaçando com penas severas como a 
excomunhão quem tomasse qualquer atitude contrária. Nos batizados, “o livre arbítrio não ficou 
neles extinto, mas atenuado de forças, e inclinado” (Sacrosancto, 1781, p. 97).  O Concílio de 
Trento ajudou no avivamento da fé católica, mas não resolveu nem a questão dos protestantes 



92  

Revista Educação, Cultura e Sociedade – RECS - Vol. 15, n. 3, 34ª Edição, Sinop-MT, 2025  

e das heresias, nem a situação do poder da Igreja, especialmente na França. O secularismo foi 
inevitável, uma vez que uma das principais questões no pensamento pós-Idade Média foi o 
antropocentrismo, ou seja, o ser humano passou a ser o centro das relações, e não mais Deus. 

A comparação entre as propostas educacionais da Reforma e do Concílio de Trento, 
segundo Ferreira, pode ser sintetizada entre, de um lado, a proposta lassalista cuja “ideia 
fundamental era instruir as crianças do povo na piedade, na obediência, nos princípios da 
doutrina cristã e de as preparar para uma vida social e profissional dentro da tradição familiar” 
(Ferreira, 2011, p. 19) e, de outro, os protestantes cuja reivindicação de acesso universal e, ao 
mesmo tempo, individual ao texto das escrituras exigia a disseminação das escolas elementares. 
No entanto, parece que o sucesso da universalização da escola elementar na Europa se deve à 
tradição cristã, comum a católicos e protestantes, que, apesar das divergências eclesiásticas, 
compartilham da “crença no valor da educação” que 

põe sectores da sociedade mais progressistas e militantes a investir na 
instrução popular. Isso é mais evidente na maioria dos países da Europa 
Setentrional onde o princípio da tolerância religiosa foi aceite, dando 
oportunidade que grupos evangélicos minoritários e outros encarassem a 
educação numa perspectiva caritativa. [...] Considerando do ponto de vista 
antropológico, a cultura europeia assentará muito neste esforço precoce da 
escolarização que atenderá quer aos conhecimentos de carácter instrumental 
caros a uma burguesia em afirmação quer a uma formação moral e religiosa 
cristã. (Ferreira, 2011, p.18-19) 

 
 A discussão entre protestantes e católicos fortaleceu a organização da escola no século 
XVII. A pedagogia das Escolas Cristãs, segundo Manacorda (1992, p. 228), “ultrapassa as 
iniciativas da Contrarreforma”, pois “em parte se orientam na linha das novas experiências 
protestantes” ao permitirem a formação de professores leigos nas escolas da Igreja, função 
habitualmente reservada ao clero.  Esta revolução, associada à questão científica, pode 
ser considerada um marco da educação moderna: escolas laicas que se pautam por conteúdos 
científicos. 
 

3.3 Paradigma Socioeconômico 

 Outro fator que influenciou muito a educação do século XVII foram as mudanças na 
questão socioeconômica. Se no século XVII a Europa ainda era essencialmente agrícola, isso 
começava a mudar com problemas como intempéries e guerras, e a consequente fome e miséria 
no campo (Fièvet, 2001; Ariés, 2015). Começava a ocorrer um crescimento da população urbana 
antes do advento da industrialização. Embora a população vivesse ainda majoritariamente nas 
áreas rurais, a população das cidades crescia, e com esse crescimento aumentava a pobreza. 
 Era consenso que filhos de agricultores não precisavam estudar. Contudo, o mundo 
urbano exigia educação para todos, pois nesse ambiente pessoas não escolarizadas não 
conseguiam trabalhar. A crença de que os pobres não precisavam estudar, contudo, se estendia 
ao mundo urbano. La Salle, no Guia das Escolas Cristãs, mostra que um dos problemas que os 
professores enfrentavam era o convencimento aos pais de que a escola é importante para que 
os jovens estivessem aptos a algum emprego (La Salle, 2012a, p. 137). 
 Portanto, o crescimento das cidades pode ser visto como um fator determinante para o 
surgimento da pedagogia moderna. As escolas, em geral, eram pensadas para o ambiente 
urbano, embora pudesse se manifestar também uma preocupação com a educação do campo, 
como a criação do Seminário para Mestres Rurais, iniciativa de La Salle no final do século XVII 
que marca o surgimento das escolas normais (Saviani, 2005). O método educacional de La Salle, 
contudo, era voltado ao ambiente urbano e para filhos de trabalhadores das cidades: “O trabalho 
dessa Comunidade consiste em dirigir escolas de forma gratuita, exclusivamente nas cidades, e 
em explicar o catecismo todos os dias, mesmo nos domingos e festas.” (La Salle, 2012c, p. 16). 
 Fiévet (2001) revela um aumento no número dos pobres na França, causado, entre 
outros motivos, por um forte êxodo rural que, por sua vez, era provocado pelo descaso para com 
os pobres e pelos sucessivos desastres climáticos (secas associadas com invernos rigorosos), 
o que levava ao aumento na população nas cidades. Isso incorria num maior número de crianças 
e adolescentes nas ruas, o que, naturalmente, transformava-se em calamidade pública. 



93  

Revista Educação, Cultura e Sociedade – RECS - Vol. 15, n. 3, 34ª Edição, Sinop-MT, 2025  

 Nunes (1981, p. 8) descreve as precárias condições de vida nas cidades, incluindo Paris. 
O mesmo se dava em outras cidades da Europa: ruas estreitas, escuras, sujas, sem saneamento 
básico, sem condições de higiene, animais misturando-se aos mendigos nas ruas, "enquanto os 
nobres e os burgueses compravam ou construíam casas no campo". Portanto, segundo o mesmo 
autor (Nunes, 1981, p. 14), as injustiças e iniquidades aumentavam, a corrupção minava o pouco 
de pudor que ainda restava. É, portanto, uma época de crises, o que não significa que 
necessariamente todo o cenário era negativo. 
 Encontramos ainda em Nunes que o século XVII foi "a época da gênese da ciência 
moderna, com grandes avanços no campo das matemáticas e com o emprego vitorioso do 
método experimental" (Nunes, 1981, p. 14). Da mesma forma, houve um grande impulso na 
questão da cultura. E, ao mesmo tempo, o conjunto de problemas sócio-político-econômicos 
impulsionou uma nova vertente de vida religiosa dentro da Igreja Católica, com o surgimento de 
inúmeras congregações que tinham como objetivo solucionar os problemas sociais que não eram 
atendidos pelo governo, e isso levou a avanços significativos, especialmente nos campos da 
educação, saúde e assistência social. 
 Ainda assim, a desigualdade social era enorme e até mesmo cultural. Hengemüle (2007, 
p. 49) afirma que havia na época uma "profunda crença na desigualdade humana", refletida na 
divisão da sociedade em ordens sociais. O modelo político-religioso era o da manutenção da 
pobreza. Assim, enquanto os ricos tinham boas escolas, e com isso uma aprendizagem melhor 
de acordo com seu padrão social, os pobres, quando tinham acesso à educação, eram atendidos 
pelas escolas paroquiais, de baixo padrão, voltadas exclusivamente para sua classe social. 
Essas escolas eram gratuitas, o que aumentava ainda mais a exclusão social que já era 
dominante. 
 O período, que coincidiu com o reinado de Luís XIV, foi de grandes conflitos armados, 
que dizimou boa parte da população pobre e mergulhou o país no caos e na fome. A Corte não 
sentia as agruras, pois sempre que vinha a crise, um decreto aumentava os impostos, que 
incidiam sobre a burguesia e os mais pobres, já que a nobreza era isenta de pagá-los. 
 
 
3.4 Paradigma Antropológico 

 Destacamos, por fim, o paradigma antropológico, chamado por Ariès (2015) de 
sentimento da infância. As mudanças de pensamento que começaram a ocorrer no final do 
século XV se consolidaram no século XVII. As crianças passaram a ser vistas como pessoas, 
não mais como uma espécie de projeto de adulto. Como tal, eram necessitadas de educação 
como introdução na vida adulta, ou simplesmente preparação para a vida. 
 Este paradigma se desenvolveu a partir da nova lógica antropocêntrica moderna. Ariès 
(2015, p. 85) diz que no século XVII "se começou realmente a falar na fragilidade e na debilidade 
da infância". Até então, ela era "mais ignorada, considerada um período de transição 
rapidamente superado e sem importância" (Ariès, 2015, p. 85). A educação primeira era dada 
integralmente dentro da família e, segundo o mesmo autor, sem qualquer senso de pudor ou de 
cuidados com a criança. Desde muito cedo (um ano de idade) elas eram iniciadas nas artes, na 
música, na dança e em outras aprendizagens. 

Como não havia divisão entre infância e vida adulta, também não havia idade específica 
para ir à escola. Ariès (2015, p. 108) diz que "os alunos iniciantes geralmente tinham cerca de 
10 anos. Mas seus contemporâneos [...] achavam natural que um adulto desejoso de aprender 
se misturasse ao público infantil". Numa sala, "reuniam-se então meninos e meninas de todas as 
idades, de seis a 20 anos ou mais" (Ariès, 2015, p. 108). Isso era normal, uma vez que, embora 
estivessem os alunos em uma mesma sala, o ensino era individual e não havia seriação: esta 
passou a existir a partir da segunda metade do século XVII, com o método simultâneo. 

Uma compreensão diferenciada de pessoa vinha se desenhando desde o Renascimento 
(século XV). Simard demonstra que, nesse período, houve o advento do humanismo, período 
em que o ser humano se torna o centro. "O homem se torna um modelo para si mesmo, autor da 
própria imagem e criador de um mundo do qual é responsável" (Simard, 2014, p. 78). 

Este pensamento, derivado do humanismo renascentista, reaparece em La Salle quando 
afirma que qualquer criança pobre “sabendo ler e escrever, é capaz de tudo” (La Salle, 2012a, 
p. 197). Quer dizer que o processo de mudança do ser humano começa na escola. A sociedade, 
por si só, não é capaz de evoluir; o próprio ser humano não muda sem um processo de 
aprendizagem. La Salle coloca na escola uma forte carga de esperança porque a concebe como 



94  

Revista Educação, Cultura e Sociedade – RECS - Vol. 15, n. 3, 34ª Edição, Sinop-MT, 2025  

responsável pelo processo de mobilidade social no contexto da sociedade aristocrática francesa 
fundamentada na impossibilidade de ascensão social decorrente do mérito educacional dos 
indivíduos pobres. A noção de que o ser humano é capaz de tudo quando sabe ler e escrever 
amplia a concepção antropológica acerca da capacidade do ser humano, que posteriormente 
veio a ser o objetivo das ciências da educação, principalmente, no século XXI, na sociedade do 
conhecimento. 

A compreensão de ser humano com a qual La Salle concebe o seu aluno, implica na 
necessidade de transcender a visão aristocrática do docente. O papel do professor é revisto. 
Tanto aluno quanto professor estão no centro do processo educativo, enquanto seres humanos 
em crescimento, e são apresentados como igualmente importantes para que o processo 
pedagógico aconteça. Não se trata mais de um adulto superior que sabe e pode transmitir a um 
infante inferior que nada sabe. A relação antropológica é entre um docente adulto que se sabe 
capaz de aprender com a criança o modo mais adequado de ensiná-la. 

Parece ser consenso entre os historiadores da educação que a nova compreensão 
antropológica que deu origem ao “sentimento de infância” (Ariés, 2015) foi fundamental para a 
construção da pedagogia moderna. Este novo paradigma, é claro, transcendia a infância. Era o 
ser humano como um todo que era visto de forma diferente, como alguém capaz de modificar o 
próprio destino. Ainda que o Concílio de Trento tenha se esforçado por manter o antigo ideal de 
dependência de Deus, é o pensamento apresentado por Lutero, de que o ser humano está 
dividido entre dois reinos: “um em que é conduzido por seu próprio arbítrio e conselho, sem 
preceitos e mandamentos de Deus, a saber, nas coisas que são inferiores a ele” (Lutero, 1993, 
p. 85), que vai definir a necessidade de o ser humano ser educado para transformar a sua própria 
vida e o mundo. Esse ideal antropológico penetra inclusive as escolas católicas. 
 
 
4 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A modernização da pedagogia no século XVII nem sempre recebe a devida importância 
nos estudos de história da educação. O mesmo se pode dizer dos pedagogos desse período aos 
quais, com exceção de Comenius, raramente recebem mais do que algumas linhas nos livros e 
raramente são mencionados nas Universidades. 

Apresentar o nascimento da Sociedade das Escolas Cristãs – posteriormente Instituto 
dos Irmãos das Escolas Cristãs – como um marco na revolução educacional do século XVII 
dificilmente poderia ser chamado de apologia. Embora não fosse muito diferente de outros 
grupos e sociedades que surgiam naquele período, por outro lado era peculiar justamente porque 
fazia a mesma coisa de um jeito único. Não se pode dizer que La Salle e os primeiros Irmãos 
tenham sido responsáveis por essa revolução, pois ela foi acontecendo aos poucos e teve vários 
agentes. Pode-se afirmar, contudo, que essa Sociedade apresentou uma organização especial 
e introduziu inovações que lhe permitiram, por sua dinamicidade, permanecer no tempo. 

Sabendo-se que a educação é dinâmica e, portanto, está em constante evolução, é 
importante perceber que, ao longo dos anos a escola mantém características essenciais que 
continuam embasadas nas primeiras escolas modernas do século XVII, como a seriação, as 
avaliações, o ensino simultâneo, o uso de material didático e a necessidade de compreender a 
pessoa do educando para fortalecer a aprendizagem. 

Outro elemento que se mantém desde aquele século é a compreensão da função social 
da escola. Se até então esta tinha como principal objetivo ajudar a formar, de forma mais técnica, 
trabalhadores, agora ela passa a ter a função de formar cidadãos e se organiza em torno desse 
papel fundamental. 

Este texto teve a pretensão de buscar em pesquisadores, alguns deles pouco 
conhecidos, material que permita fortalecer a discussão destes reformadores da educação no 
Brasil. As ideias aqui apresentadas, longe de serem exclusivas, abrem caminho para 
compreender a educação daquele período, o que ajuda a compreender a educação na 
atualidade. 
 

REFERÊNCIAS 

ARIÈS, Philippe. História social da criança e da família. 2. ed., Rio de Janeiro, RJ: LTC, 
2015. 



95  

Revista Educação, Cultura e Sociedade – RECS - Vol. 15, n. 3, 34ª Edição, Sinop-MT, 2025  

BOTO, Carlota. A liturgia escolar na Idade Moderna. Campinas: Papirus, 2017. 

FERREIRA, António Gomes. A Europa e a herança cultural da escola. Educação em Questão, 
Natal, v. 40, n. 26, p. 10-30, jan./jun. 2011. Disponível em: 
https://periodicos.ufrn.br/educacaoemquestao/article/view/4038/3305. Acesso em: 08 mai 2025. 

FIÉVET, Michel. Les enfants pauvres à L’ecole: La revolution scolaire de Jean-Baptiste de La 
Salle. Paris: Imago, 2001 

GALLEGO, Saturnino. São João Batista de La Salle, fundador dos Irmãos das Escolas 
Cristãs (1651-1719). São Paulo: Loyola, 1993. 

GAUTHIER, Clermont. A Roma Antiga e o nascimento da escola na Idade Média. In: 
GAUTHIER, Clérmont; TARDIF, Maurice (orgs.). A Pedagogia: teorias e práticas da 
Antiguidade aos nossos dias. Petrópolis, RJ: Vozes, 2014, p. 50-74. 

GAUTHIER, Clermont. O século XVII e o nascimento da Pedagogia. In: GAUTHIER, Clérmont; 
TARDIF, Maurice (orgs.). A Pedagogia: teorias e práticas da Antiguidade aos nossos dias. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2014, p. 101-127. 

HENGEMÜLE, Edgard. Educação lassalista: Que educação? Canoas, RS: Salles, 2007. 

LA SALLE, João Batista de. Guia das Escolas Cristãs. Canoas, RS: Unilasalle, 2012a. 

LA SALLE, João Batista de. Memória em favor da leitura em francês. Canoas, RS: 
Unilasalle, 2012b. 

LA SALLE, João Batista de. Memória sobre o hábito. Canoas, RS: Unilasalle, 2012c. 

LA SALLE, João Batista de. Regras Comuns do Irmãos das Escolas Cristãs. Canoas, RS: 
Unilasalle, 2012d. 

LAURAIRE, León. La Guía de las Escuelas – Enfoque contextual. Roma: Maison Saint Jean-
Baptiste de La Salle, 2008.  

LUTERO, Martinho. Da Vontade Cativa. In: Martinho Lutero: Obras selecionadas. Debates e 
Controvérsias, II. V. 4. São Leopoldo; Porto Alegre: Sinodal; Concórdia, 1993.  

MANACORDA, Mario Alighiero. História da educação: da antiguidade a nossos dias. 3. Ed., 
São Paulo: Cortez; Autores Associados, 1992. 

NUNES, Ruy Afonso da Costa. História da educação no século XVII. São Paulo: EPU: Ed. da 
USP, 1981. 

PAULY, Evaldo Luis; CASAGRANDE, Cledes Antonio; CORBELLINI, Marcos Antonio. Entre 
omissão, desconhecimento e reconhecimento: João Batista de La Salle na pesquisa em 
educação no Brasil. Revista Brasileira de Educação, v. 23, e230079, 2018. Disponível em: 
https://www.scielo.br/pdf/rbedu/v23/1809-449X-rbedu-23-e230079.pdf. Acesso em: 11 abr. 
2025. 

POUTET, Yves.; PUNGIER, Jean. La Salle e os desafios de seu tempo. Tradução: Henrique 
Justo. Canoas: La Salle, 2001. 

SACROSANCTO e Ecumênico Concílio de Trento. Lisboa, Officina Patriarcal de Francisco 
Luiz Ameno, 1781, tomos I e II. Disponível em: http://purl.pt/360/4/. Acesso em: 08 mai 2025. 

SAVIANI, Dermeval. História da formação docente no Brasil: três momentos decisivos. 
Educação, Santa Maria, RS, v. 30, n. 2, p. 11-26, 2005a. Disponível em: 



96  

Revista Educação, Cultura e Sociedade – RECS - Vol. 15, n. 3, 34ª Edição, Sinop-MT, 2025  

https://periodicos.ufsm.br/reveducacao/article/view/3735/2139. Acesso em 04 dez. 2025. 

SIMARD, Denis. O Renascimento e a educação humanista. In: GAUTHIER, Clermont; TARDIF, 
Maurice (orgs.). A pedagogia: teorias e práticas da Antiguidade aos nossos dias. Petrópolis, 
RJ: Vozes, 2014, p. 76-100. 

TAGLIAVINI, João Virgílio; PIANTKOSKI, Marcelo Adriano. João Batista de La Salle (1651-
1719): um silêncio eloquente em torno do educador católico que modelou a escola moderna. 
HISTEDBR On-line, Campinas, SP, n. 53, p. 16-40, out 2013. Disponível em: 
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/histedbr/article/view/8640191/7750. Acesso em: 
20 abr. 2025. 
 

 
i Sobre os autores:  
Clóvis Trezzi (https://orcid.org/0000-0002-5682-6579)  
Doutor em Educação (2018) pela Universidade La Salle de Canoas (RS) e Mestre em Educação (2010) 
pela Universidade Cidade de São Paulo (SP); especialista em Ensino Religioso e Pastoral da Educação 
(2006) pela PUC/PR; Graduado em Pedagogia (2006) pela UNIMEO/CTESOP (Assis Chateaubriand - PR) 
e em Filosofia (2002) pela Universidade Católica de Brasília (DF). Atua na Educação Básica desde 1994 
como professor de Ensino Religioso e Filosofia e também na gestão de escolas na Rede La Salle. É 
professor no curso de Teologia da Universidade La Salle e nos Programas de Pós-Graduação em Educação 
e Memória Social e Bens Culturais da Universidade La Salle de Canoas (RS). Membro do Grupo de 
Pesquisa Temáticas Lassalistas, que investiga a pedagogia de João Batista de La Salle e seus reflexos na 
pedagogia moderna. Dedica-se a investigar a proposta educativa de La Salle. É coordenador de Formação 
na Província La Salle Brasil-Chile e na Rede La Salle. 
 
Moyses Romero Borges Oliveira ((https://orcid.org/0000-0001-6330-1925)  
Mestre em Educação (2011) pela a Universidade Cidade de São Paulo (SP); Especialista em Educação 
MBA em Gestão Educacional pelas Faculdades Metropolitanas Unidas FMU (2007); especialista em 
educação Universidade Cidade de São Paulo (SP) Graduado em Filosofia (2004) pela Universidade 
Católica de Brasília (DF). Atua na Educação Básica desde 2001. Em 2008 Foi diretor do Colégio La Salle 
de Augustinópolis ? TO, Trabalhou como professor na Faculdade Pico do papagaio (FABIC) em 2008; Atuou 
na direção do Colégio Diocesano La Salle de São Carlos/SP de 2011 a 2020 , além de trabalhar na 
coordenação Coordenador do Curso Técnico em Química - nos anos (2011-2013) na coordenação do 
Ensino fundamental I (2013), passou a fazer parte da Vice direção do colégio La Salle de Zé Doca e na 
coordenação em 2021. Membro da CONSU/CONSEPE/ Faculdade Católica Imaculada Conceição do 
Recife deste de 2019 representante da Mantenedora - União Norte Brasileira de Educação e Cultura 
(Umbec), Passou a fazer parte do Grupo de trabalho (GT) do Itinerário Formativo da Campanha da 
Fraternidade de 2022 (CNBB) em 2020, 
. 
 
 
 
Como citar este artigo: 

TREZZI, Clóvis; OLIVEIRA, Moyses Romero Borges. A Pedagogia de La Salle no contexto da 
educação moderna. Revista Educação, Cultura e Sociedade. vol. 15, n. 3, p. 86-96, 34ª Edição, 2025. 

https://periodicos.unemat.br/index.php/recs.    
 
 
 

 Revista Educação, Cultura e Sociedade é uma 
publicação da Universidade do Estado de Mato 

Grosso, Brasil, iniciada em 2011  
e avaliada pela CAPES. 

 
Indexadores: DOAJ – REDIB – LATINDEX – LATINREV – 

DIADORIM –SUMARIOS.ORG – PERIÓDICOS CAPES –
GOOGLE SCHOLAR 

https://orcid.org/0000-0002-5682-6579
https://orcid.org/0000-0001-6330-1925
https://periodicos.unemat.br/index.php/recs

