
 
 

 

 
 

 

 
MEMÓRIA COLETIVA E IDENTIDADE CULTURAL QUILOMBOLA: resistência 

e representação em contexto de racismo estrutural 
 

COLLECTIVE MEMORY AND QUILOMBOLA CULTURAL IDENTITY: resistance and 
representation in a context of structural racism

 

 

 

 

ARTIGO 

 

 
Jhon Cesar Pereira Moraesi 
Universidade Estadual de Goiás – UEG 
E-mail: jhoncesarmoraes@gmail.com    
 
 
 

 
 
 
RESUMO: 
 
Este artigo tem como objetivo refletir sobre a importância da memória 
coletiva na construção da identidade cultural das comunidades quilombolas 
brasileiros. Por meio de uma pesquisa qualitativa e bibliográfica, analisam-
se narrativas de vida, práticas culturais e valores civilizatórios presentes na 
obra Narrativas Quilombolas: dialogar – conhecer – comunicar, articuladas 
à teoria do racismo estrutural de Silvio Almeida. A investigação propõe 
compreender como essas memórias contribuem para a resistência 
simbólica e prática frente a um sistema que historicamente invisibiliza e 
subalterniza corpos e saberes negros. A memória coletiva, compreendida 
como elemento estruturante das identidades sociais, revela-se aqui como 
instrumento de luta política, fortalecimento comunitário e preservação 
cultural. A articulação entre cultura, memória e resistência apresenta-se 
como caminho para o reconhecimento e valorização das comunidades 
tradicionais no cenário educacional e social brasileiro. 
 
Palavras-chave: Identidade cultural. Memória coletiva. Racismo estrutural. 
Quilombolas. Resistência.

. 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
Editor deste número:: 
Dr. João Batista Lopes da Silva 
Universidade do Estado de Mato Grosso 
e-mail: revistaedu@unemat.br 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
ABSTRACT: 
 
This article aims to reflect on the importance of collective memory in 
constructing the cultural identity of Brazilian quilombola communities. 
Through qualitative and bibliographical research, we analyze life narratives, 
cultural practices, and civilizing values present in the work "Quilombola 
Narratives: Dialogue – Knowledge – Communication," articulated with Silvio 
Almeida's theory of structural racism. The investigation aims to understand 
how these memories contribute to symbolic and practical resistance against 
a system that historically renders Black bodies and knowledge invisible and 
subordinated. Collective memory, understood as a structuring element of 
social identities, is revealed here as an instrument of political struggle, 
community strengthening, and cultural preservation. The connection 
between culture, memory, and resistance presents itself as a path toward 
the recognition and appreciation of traditional communities in the Brazilian 
educational and social landscape. 
 
Keywords: Cultural identity. Collective memory. Structural racism. 
Quilombolas. Resistance.

REVISTA EDUCAÇÃO, CULTURA E SOCIEDADE - RECS 
Vol. 15, n.3, 34ª Edição, 2025 

ISSN: 2237-1648  e-mail: revistaedu@unemat.br   

https://periodicos.unemat.br/index.php/recs    

https://doi.org/10.30681/ecs.v15i3.13979        
 

mailto:jhoncesarmoraes@gmail.com
mailto:revistaedu@unemat.br
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:revistaedu@unemat.br
https://periodicos.unemat.br/index.php/recs
https://doi.org/10.30681/ecs.v15i3.13979


121  

Revista Educação, Cultura e Sociedade – RECS - Vol. 15, n. 3, 34ª Edição, Sinop-MT, 2025  

 

1  INTRODUÇÃO 
 
A identidade cultural não é uma essência fixa, mas um processo dinâmico, social e his-

tórico, profundamente enraizado nas experiências coletivas, nas práticas cotidianas e nas narra-
tivas que atravessam gerações. Entre as comunidades quilombolas, esse processo assume con-
tornos específicos, pois se fundamenta na oralidade, nos saberes ancestrais e na resistência 
simbólica frente a um sistema historicamente marcado pela exclusão racial e pela negação de 
suas formas de existir. A memória coletiva, nesse contexto, não é apenas uma evocação do 
passado, mas uma ferramenta de organização social e de afirmação de identidade frente às 
estruturas hegemônicas que insistem em invisibilizar essas populações. 

O presente artigo, intitulado "Memória coletiva e identidade quilombola: resistências e 
narrativas em tempos de racismo estrutural", tem como objetivo geral analisar como a memória 
coletiva contribui para a construção e manutenção da identidade cultural quilombola, especial-
mente no enfrentamento das práticas de exclusão racial que persistem no Brasil contemporâneo. 
O estudo fundamenta-se na perspectiva crítica do racismo estrutural, conforme delineado por 
Silvio Almeida (2019), compreendendo que as desigualdades raciais não são desvios ocasionais, 
mas parte constitutiva da organização social, econômica e institucional do país. 

A partir da análise de três obras centrais — o livro Racismo Estrutural, a coletânea Nar-
rativas Quilombolas: dialogar – conhecer – comunicar (2017), e a apostila Identidade e Cultura 
—, este trabalho busca alcançar os seguintes objetivos específicos: (1) compreender os meca-
nismos de construção da identidade quilombola a partir das narrativas orais e dos saberes tradi-
cionais; (2) refletir sobre o papel da memória coletiva como forma de resistência simbólica e 
prática; e (3) discutir o papel da escola na valorização e visibilidade das culturas afro-brasileiras, 
especialmente no contexto da educação básica. 

A pergunta que norteia esta pesquisa é: como as narrativas quilombolas e a memória 
coletiva atuam na construção da identidade cultural e na resistência ao racismo estrutural no 
Brasil? Ao abordar essa questão, o estudo pretende contribuir para o debate educacional e social 
sobre a importância de reconhecer e valorizar as vozes quilombolas como parte essencial da 
formação da identidade brasileira, desafiando o silenciamento histórico que marca a experiência 
negra no país. 

Justifica-se esta investigação pela urgência de se discutir práticas pedagógicas antirra-
cistas no contexto escolar e social, rompendo com visões eurocentradas que ainda predominam 
nos currículos e nos discursos institucionais. Valorizar a memória coletiva das comunidades qui-
lombolas é também um ato de justiça histórica, que reconhece essas populações como produto-
ras de cultura, saber e resistência. Trata-se, portanto, de um esforço para compreender que o 
Brasil, para ser verdadeiramente democrático, precisa se olhar por inteiro — com suas múltiplas 
vozes, histórias e territórios. 
 
 
2 IDENTIDADE QUILOMBOLA E MEMÓRIA COLETIVA: entre a palavra e a luta 
 

A construção identitária nas comunidades quilombolas está diretamente vinculada à me-
mória coletiva, entendida como um processo vivo de produção de sentidos e de pertencimento 
social. Nesse contexto, a oralidade assume papel estruturante, pois é por meio dela que valores, 
saberes e práticas são transmitidos e atualizados no cotidiano comunitário, conforme evidenciam 
os relatos reunidos em Narrativas Quilombolas (Botão, 2017). 

As narrativas orais, portanto, não se limitam à função de preservar o passado, mas 
atuam como mecanismos de explicação do mundo, de ensino comunitário e de organização so-
cial, exercendo funções educativas, morais e políticas que contribuem para a coesão e a conti-
nuidade da vida quilombola (Munanga, 1995; Botão, 2017). 

A memória, neste contexto, não é apenas lembrança do passado, mas elemento ativo 
na produção da cultura e da resistência. O reconhecimento dos griôs como guardiões da história 
e a valorização das experiências dos mais velhos demonstram a potência das tradições orais na 
formação de sujeitos conscientes de sua história e de seus direitos, conforme destaca Munanga 
(1995). Assim, a centralidade da memória oral nas comunidades quilombolas contribui para a 
construção de uma consciência coletiva que articula passado e presente, fortalecendo práticas 
de resistência e a afirmação identitária no interior desses grupos. 



122  

Revista Educação, Cultura e Sociedade – RECS - Vol. 15, n. 3, 34ª Edição, Sinop-MT, 2025  

As narrativas orais nas comunidades quilombolas podem ser compreendidas como prá-
ticas sociais que ultrapassam a dimensão individual e assumem caráter coletivo, contribuindo 
diretamente para a construção e a manutenção da identidade do grupo. Nesse sentido, tais nar-
rativas constituem um patrimônio cultural partilhado, produzido por sujeitos quilombolas e direci-
onado à própria comunidade, revelando uma identidade coletiva complexa e multifacetada, con-
forme aponta Botão (2017). 

Essa dinâmica também foi observada por Munanga (1995), ao destacar que cada narra-
dor, ao compartilhar sua história, adiciona fragmentos a uma memória comum que se articula à 
vida social. À luz dessas contribuições, entende-se que as narrativas quilombolas não apenas 
preservam experiências passadas, mas orientam valores, condutas e modos de convivência, 
funcionando como elementos organizadores das relações internas nas comunidades (Munanga, 
1995; Botão, 2017). 

Podemos compreender a ideia do mito, conforme Viana (2018), explica em sua citação: 
 

A tradição oral dos povos indígenas constitui um repositório de conhe-
cimentos que transcende o tempo e o espaço, oferecendo uma visão 
holística do mundo onde cada elemento, desde as forças da natureza 
até os fenômenos sociais, é entrelaçado em um tecido simbólico que 
sustenta a identidade coletiva. Essa inter-relação entre os aspectos es-
pirituais e materiais é fundamental para compreender a dinâmica de 
poder e a estrutura social que regem as comunidades indígenas, de-
monstrando como o mito e a memória se convergem para moldar uma 
cosmovisão que é, simultaneamente, tradicional e inovadora (Viana, 
2018, p. 112). 

 
No contexto das comunidades quilombolas, Botão (2017) relata que as narrativas orais 

também funcionam como um repositório de saberes, preservando valores, princípios e modos 
de vida que atravessam gerações. Tal como ocorre entre os povos indígenas, o mito nos quilom-
bos não se reduz a uma explicação do passado, mas atua como elemento ativo na organização 
social e na definição das relações com o território, com o sagrado e com o coletivo (Viana, 2018). 
Para Botão (2017), a memória coletiva, expressa em histórias sobre a ancestralidade, a luta e a 
liberdade, constitui a base simbólica que sustenta a identidade quilombola, assim como nos mitos 
indígenas, os relatos orais quilombolas articulam o espiritual e o material, estruturando uma cos-
movisão própria, na qual a resistência se exprime não apenas em atos históricos de fuga e en-
frentamento, mas também na permanência de valores dos povos quilombolas. Dessa forma, 
tanto o mito indígena quanto a tradição oral quilombola tornar-se visível como estratégias de 
resistência e recriação do mundo, atualizando continuamente a cultura em contextos de opres-
são e silenciamento (Botão, 2017; Viana, 2018). 

Botão (2017), reforça que essas memórias orais, contribuem para a manutenção da or-
dem comunitária ao apresentar, de forma sutil, modelos de comportamento desejáveis e conde-
nar condutas que possam comprometer o bem-estar do grupo. Dessa maneira, elas atuam como 
mecanismos simbólicos de regulação social, prevenindo conflitos e reafirmando os princípios que 
sustentam a vida em coletividade (Mungana, 1995; Botão, 2017). Além disso, essas memórias 
não se restringem a um caráter normativo ou meras lembranças; nelas, o componente lúdico se 
articula ao educativo, criando espaços de aprendizagem por meio do imaginário, da brincadeira 
e da afetividade, reforçando os laços entre gerações e fortalecendo a identidade cultural do grupo 
(Botão, 2017). 

A história da escravidão de africanos e africanas no Brasil constitui um dos processos 
mais violentos e estruturantes da formação social do país, deixando marcas profundas nas dinâ-
micas culturais, identitárias e linguísticas que ainda hoje atravessam a sociedade brasileira. Esse 
processo não pode ser compreendido apenas em termos quantitativos ou econômicos, mas 
como uma experiência histórica que produziu deslocamentos forçados, rupturas simbólicas e, 
simultaneamente, novas formas de organização coletiva e resistência. Estima-se que milhões de 
pessoas tenham sido trazidas compulsoriamente da África para o território brasileiro, como parte 
de um movimento transatlântico mais amplo que afetou diferentes regiões das Américas. Esse 
deslocamento forçado garantiu a força de trabalho que sustentou a economia colonial e a con-
solidação do mundo moderno, ao mesmo tempo em que promoveu encontros, tensões e ressig-
nificações culturais que contribuíram para a emergência de uma consciência coletiva diaspórica, 
conforme discute Botão (2017). 



123  

Revista Educação, Cultura e Sociedade – RECS - Vol. 15, n. 3, 34ª Edição, Sinop-MT, 2025  

No cotidiano da escravidão, homens, mulheres e crianças negras estiveram presentes 
em praticamente todos os espaços da vida social, desempenhando funções diversas que iam 
dos engenhos e lavouras aos serviços urbanos e domésticos. Essa presença contínua e multifa-
cetada não apenas moldou a economia, mas também produziu contribuições profundas nos mo-
dos de vida brasileiros, visíveis na culinária, na música, na religiosidade, na linguagem e nas 
formas de organização comunitária (Botão, 2017; Viana, 2018). 

Contudo, reduzir a experiência da escravidão à exploração e à violência implica invisibi-
lizar as múltiplas estratégias de resistência construídas pelos sujeitos escravizados. Onde houve 
escravidão, houve também enfrentamento, seja por meio de práticas cotidianas de insubordina-
ção, seja por ações diretas contra o sistema opressor, como destacam Domingues e Gomes 
(2013). Ainda, todo esse sofrimento não era justificado por justa resistência submetidas a regi-
mes de extrema violência, as pessoas escravizadas não se resignaram: enfrentaram o sistema 
por meio de estratégias de sobrevivência e afirmação de sua dignidade. Realizavam atos de 
desobediência no cotidiano, como atrasos, sabotagens no trabalho, destruição de ferramentas, 
e também resistências mais diretas, como agressões a feitores e senhores, envenenamentos, 
incêndios e fugas (Domingues; Gomes, 2013). 

Para Botão (2017), dentre as formas mais emblemáticas de resistência coletiva destaca-
se a formação dos quilombos, comunidades organizadas por pessoas que escapavam da escra-
vidão e buscavam reconstituir modos de vida autônomos, inspirados em princípios de liberdade, 
solidariedade e ancestralidade africana. Conforme destaca Botão (2017, p. 28) “Quilombo é uma 
palavra de origem banto (quimbundo) que, no Brasil, assume o significado de resistência das/dos 
africanas/os e de suas/seus descendentes escravizadas”. A experiência quilombola no Brasil 
insere-se em um contexto mais amplo das Américas, onde essas comunidades também existiram 
sob outras denominações, como os palenques na América espanhola, os maroons na América 
inglesa e os grand marronage na América francesa (Botão, 2017). 

Botão (2017) explica que no território brasileiro, os quilombos e mocambos desempe-
nharam papel fundamental não apenas como espaços de fuga, mas como territórios de reexis-
tência, onde se construíam novas formas de viver em comunidade, baseadas na coletividade, na 
memória e na preservação cultural. Os quilombolas, como passaram a ser conhecidos, foram — 
e continuam sendo — agentes ativos na luta pela terra, pela identidade e pelos direitos, man-
tendo viva a resistência contra as estruturas de opressão herdadas da escravidão (Botão, 2017). 

Em síntese, a memória coletiva pode ser compreendida como um fenômeno discursivo 
e social que estrutura identidades a partir da partilha de experiências simbólicas, linguísticas e 
históricas. Sob a perspectiva da linguística, especialmente nos campos da pragmática e da so-
ciolinguística, a linguagem assume papel central nesse processo, pois é por meio do discurso 
que os sentidos são produzidos, negociados e legitimados no interior de um grupo social, con-
forme discutem Botão (2017) e Domingues e Gomes (2013). 

Nesse sentido, a linguagem atua como mecanismo de ancoragem e atualização da me-
mória coletiva, possibilitando que os sujeitos se reconheçam como pertencentes a uma comuni-
dade por meio de narrativas compartilhadas. A diversidade discursiva, as escolhas lexicais e os 
gêneros mobilizados em contextos culturais específicos revelam como a memória não apenas 
se preserva, mas se transforma, acompanhando as dinâmicas sociais e históricas vividas pelos 
grupos. 

Assim, a memória coletiva não se apresenta como um conjunto fixo de lembranças, mas 
como um processo contínuo de reelaboração discursiva, no qual o compartilhamento de relatos 
contribui para a produção de identidades coletivas marcadas pelo pertencimento, pela resistência 
e pela continuidade histórica. Desse modo, a memória coletiva configura-se como um eixo es-
truturante das práticas sociais e linguísticas, articulando tempo, linguagem e identidade na ex-
periência histórica das comunidades quilombolas. 
 
 
3 RACISMO ESTRUTURAL E INVISIBILIDADE DAS IDENTIDADES NEGRAS 
 

Almeida (2019) argumenta que o racismo no Brasil não é um fenômeno episódico, mas 
estrutural, moldando instituições, políticas públicas e práticas sociais. Nas populações quilombo-
las, essa estrutura se evidencia na negação de direitos territoriais, na precariedade educacional 
e na invisibilidade histórica e cultural. Essa perspectiva sugere que o combate ao racismo requer 
intervenções que ultrapassem ações isoladas, abordando o funcionamento sistêmico das insti-
tuições. 



124  

Revista Educação, Cultura e Sociedade – RECS - Vol. 15, n. 3, 34ª Edição, Sinop-MT, 2025  

A ausência da história negra nos currículos escolares, apontada por lideranças quilom-
bolas, ilustra a ação do racismo estrutural na negação de memórias e identidades. Almeida 
(2019) enfatiza que, embora a forma de opressão possa ser menos explícita que no passado, 
ela persiste: “o negro é mantido como escravo de outra maneira... leva chicotada e não vê o 
chicote.” Esse exemplo demonstra a necessidade de políticas educacionais que integrem narra-
tivas históricas diversas e valorizem saberes marginalizados. 

A noção de racismo institucional constitui um marco conceitual relevante para a compre-
ensão das dinâmicas raciais no interior das sociedades contemporâneas, uma vez que desloca 
a análise do plano meramente interpessoal para dimensões mais estruturais do poder (Almeida, 
2015). Para Almeida (2019), a discriminação racial não se limita a atitudes isoladas de indivíduos, 
mas está entranhada em práticas e normativas das instituições que, de modo direto ou indireto, 
operam na manutenção de desigualdades historicamente construídas. Essas instituições, ao as-
sumirem o papel de garantidoras da ordem social vigente, reproduzem valores e lógicas de ex-
clusão que refletem a própria configuração racista da sociedade (Almeida, 2019). Sendo mais 
preciso, afirma Almeida (2019, p. 31) “Dito de modo mais direto: as instituições são racistas por-
que a sociedade é racista”. Assim, para Almeida (2019), a reprodução do racismo pelas instân-
cias institucionais não deve ser compreendida como um desvio pontual, mas como expressão 
orgânica de um sistema social que legitima e perpetua assimetrias raciais.  

Almeida (2019, p. 31-32), discorre: 
 

A primeira é a de que, se há instituições cujos padrões de funciona-
mento redundam em regras que privilegiem determinados grupos raci-
ais, é porque o racismo é parte da ordem social. Não é algo criado pela 

instituição, mas é por ela reproduzido. 
 

Em síntese, não são as instituições que, por si, originam o racismo; elas o atualizam e o 
naturalizam porque estão inseridas em um tecido social cujo funcionamento estrutural se as-
senta, entre outros fatores, na racialização das relações sociais (Almeida, 2015). 

A instituição escolar, enquanto parte integrante da estrutura social, não está isenta das 
tensões que perpassam a sociedade como um todo. De acordo com Almeida (2015), os conflitos 
relacionados a raça, classe e gênero não apenas atravessam o espaço escolar, como também 
se reproduzem por meio de práticas pedagógicas, administrativas e relacionais que, muitas ve-
zes, operam sob a lógica da neutralidade. Tal neutralidade, no entanto, é ilusória para Almeida 
(2019), pois ao não reconhecer as desigualdades históricas e estruturais que afetam determina-
dos grupos sociais, a escola contribui para a manutenção de um sistema que naturaliza a exclu-
são. Almeida (2019) utiliza-se do racismo como exemplo, manifesta-se de forma cotidiana nas 
relações entre estudantes, nas expectativas docentes e nos conteúdos curriculares que silen-
ciam ou marginalizam saberes não hegemônicos. Almeida (2019) reforça que a ausência de 
políticas educacionais voltadas para o enfrentamento dessas questões, aliada à falta de espaços 
institucionais que promovam o debate sobre as múltiplas formas de opressão, evidencia a ma-
neira como a escola pode atuar, mesmo que involuntariamente, como um instrumento de repro-
dução das desigualdades sociais que ela deveria combater desde sua base formativa. 

Para Almeida (2019) o racismo, portanto, não pode ser compreendido apenas como uma 
manifestação pontual de preconceito ou intolerância, mas como um elemento constitutivo da or-
ganização social, que se reproduz de forma contínua por meio de estruturas que naturalizam a 
desigualdade. 

Mas o autor reforça que: 
 

Porém o uso do termo “estrutura” não significa dizer que o racismo seja 
uma condição incontornável e que ações e políticas institucionais antir-
racistas sejam inúteis; ou, ainda, que indivíduos que cometam atos dis-
criminatórios não devam ser pessoalmente responsabilizados (Al-
meida, 2019, p. 33). 

 

Reconhecer esse caráter estrutural é fundamental para que ações antirracistas deixem 
de ser apenas reativas e se tornem parte de um compromisso político e institucional mais amplo, 
voltado à transformação concreta das relações sociais. 
 
 



125  

Revista Educação, Cultura e Sociedade – RECS - Vol. 15, n. 3, 34ª Edição, Sinop-MT, 2025  

4 CONEXÕES HISTÓRICO-CULTURAIS ENTRE BRASIL E ÁFRICA  
 

As histórias orais quilombolas configuram-se como um patrimônio cultural que trans-
cende gerações, constituindo um elemento central na formação identitária das crianças e jovens 
dessas comunidades. Através da oralidade, essas narrativas promovem uma pedagogia própria, 
marcada pela vivência, pelo coletivo e pelo respeito à natureza, que se diferencia das aborda-
gens convencionais presentes em grande parte do currículo escolar (Schreiber, 2016). 

Ao considerar essas histórias no contexto educacional, evidencia-se que a escola fre-
quentemente ignora ou subestima experiências culturais afro-brasileiras. Dessa forma, a incor-
poração dessas narrativas ao currículo não se limita à transmissão de conhecimento, mas se 
configura como um ato político de valorização e reparação histórica, capaz de afirmar a iden-
tidade e os direitos de crianças negras desde os primeiros anos da educação formal. 

Schreiber (2016, p. 17), já trazia em sua pesquisa a reafirmação: 
  

O negro teve sua identidade humana, cultural e religiosa ne-
gada historicamente, no decorrer dos séculos, e, mesmo na 
atualidade é possível ainda perceber atitudes preconceituo-
sas contra os afrodescendentes (Schreiber, 2016, p. 17). 

 
A negação histórica da identidade negra, em suas dimensões humanas, culturais e reli-

giosas, não apenas marcou os séculos de escravidão e pós-abolição, como também continua 
operando nos espaços institucionais contemporâneos, incluindo a educação (Schreiber, 2016). 
Ao analisar o cotidiano escolar, percebe-se que essa exclusão opera tanto de maneira explícita, 
através de preconceitos evidentes, quanto de forma sutil e repetida, por meio de práticas que 
passam despercebidas, mas que reforçam estereótipos e inferiorizam crianças negras desde os 
primeiros contatos com a instituição. Essa compreensão mostra que a escola, longe de ser neu-
tra, reproduz padrões sociais históricos, exigindo uma intervenção consciente por parte de edu-
cadores e gestores para promover uma educação que reconheça e valorize a diversidade cultural 
e racial. 

Como alerta Almeida (2019), o racismo não se apresenta como um evento isolado, mas 
como parte constitutiva das estruturas sociais, reproduzido pelas costas dos indivíduos e legiti-
mado por tradições e convenções aparentemente neutras. A escola, nesse contexto, para Schrei-
ber (2016), ao invés de ser um espaço de superação das desigualdades, frequentemente reforça 
dinâmicas excludentes — seja pela omissão diante de falas discriminatórias entre crianças, seja 
pela ausência de representatividade positiva nos materiais pedagógicos e currículos, ou quando 
existem estes materiais, são negligenciados seus trabalhos.  

Como destaca Almeida (2019, p. 27) “o racismo estrutura as relações sociais e determina 
o acesso a direitos, oportunidades e reconhecimento”, o que evidencia a urgência de ações 
conscientes e transformadoras também nos primeiros anos da educação formal, onde as identi-
dades em formação são diretamente impactadas por essas omissões institucionais. 

Schreiber (2016), menciona um exemplo prático da exclusão racial, quando o papel de 
princesa é sistematicamente atribuído à criança branca, ou quando os traços fenotípicos euro-
centrados são exaltados como padrão de beleza e comportamento, o que se evidencia é a inter-
nalização precoce de uma hierarquia racial construída socialmente e atualizada por práticas es-
colares aparentemente inofensivas. Para Schreiber (2016, p. 17) “na rejeição do cabelo afro e 
da pele negra” ao negar o cabelo crespo, silenciar os costumes afro-brasileiros ou invisibilizar 
heranças culturais negras no cotidiano escolar são manifestações de uma lógica que elege uma 
cultura como referência e subordina todas as demais. 

 Almeida (2019) nos alerta que o racismo se infiltra nos mecanismos mais sutis de con-
vivência social, sendo menos uma escolha deliberada de discriminar e mais uma engrenagem 
funcional que sustenta a organização das relações sociais. Em concordância com Schreiber 
(2016), no chão da escola, essa estrutura ganha corpo nos gestos, nas escolhas pedagógicas e 
nas ausências significativas — aquelas que dizem, mesmo no silêncio, que algumas infâncias 
importam mais que outras. 

Por outro lado, as crianças chegam à escola, também, carregando muito mais do que 
material escolar — elas trazem consigo formas de ver o mundo que aprenderam nos espaços 
em que vivem: na família, na igreja, nas conversas cotidianas, na televisão (Schreiber, 2016). 
Essas referências, muitas vezes, já vêm marcadas por preconceitos naturalizados, que não são 



126  

Revista Educação, Cultura e Sociedade – RECS - Vol. 15, n. 3, 34ª Edição, Sinop-MT, 2025  

percebidos como problemáticos, mas que orientam o modo como a criança compreende o outro 
e a si mesma (Schreiber, 2016). 

Um exemplo recorrente é a expressão "lápis cor de pele", usada para se referir, quase 
automaticamente, ao tom claro, rosado, geralmente associado à pele branca. Ainda que pareça 
um detalhe, esse tipo de fala mostra, desde cedo, que se aprende a associar normalidade e 
humanidade a um único grupo racial. Essa lógica, muitas vezes silenciosa, reforça desigualdades 
antes mesmo que as crianças saibam o que é racismo. Como lembra Almeida (2019), o racismo 
estrutural não depende da intenção consciente das pessoas; ele opera enquanto práticas co-
muns — como o uso aparentemente inocente de uma cor de lápis — contribuem para afirmar 
uma visão de mundo em que algumas identidades são invisibilizadas e outras ocupam o centro. 
Na escola, esse aprendizado social prévio se manifesta em falas, brincadeiras e exclusões, mos-
trando que o combate ao preconceito precisa começar reconhecendo que ele já chegou, muitas 
vezes, com a criança na porta da sala. 

De acordo com o Plano Nacional de implementação da Lei nº 10639/2003: 
 

O papel da educação infantil, é significativo para o desenvolvimento 
humano, para a formação da personalidade e aprendizagem. Nos pri-
meiros anos de vida, os espaços coletivos educacionais os quais a cri-
ança frequenta são privilegiados para promover a eliminação de toda e 
qualquer forma de preconceito, discriminação e racismo. As crianças 
deverão ser estimuladas desde muito pequenas a se envolverem em 
atividades que conheçam, reconheçam, valorizem a importância de di-
ferentes grupos étnico-raciais na construção da história e da cultura 
brasileiras (MEC, 2014, p. 14). 

 
Dentro dessa perspectiva, o papel do professor na educação vai muito além da mediação 

de conteúdos básicos, ele se torna agente fundamental na construção de experiências que aco-
lham e valorizem a diversidade. É na delicadeza do cotidiano escolar, nas conversas informais, 
nas escolhas dos livros, nas músicas e nas histórias contadas, que o educador pode (ou não) 
afirmar a pluralidade de vozes e vivências que compõem a realidade das crianças (Schreiber, 
2016; Almeida, 2019). Para os autores, não se trata de apresentar uma única versão do mundo, 
mas de reconhecer que o universo infantil está inserido em uma sociedade atravessada por di-
ferenças étnico-raciais, culturais, religiosas e de classe. Quando o professor reconhece essas 
múltiplas realidades e incorpora esse entendimento à sua prática pedagógica, ele contribui para 
a formação de sujeitos mais conscientes, empáticos e críticos, essa atitude requer intencionali-
dade e compromisso ético com uma educação que não naturalize desigualdades, mas que ofe-
reça às crianças referências diversas para que possam se ver, se compreender e respeitar o 
outro desde os primeiros anos de vida escolar (Schreiber, 2016; Almeida, 2019). 

Como podemos perceber, as conexões entre Brasil e África ultrapassam os registros 
históricos da escravidão e se estendem até o presente, marcando profundamente a identidade 
cultural, social e simbólica do povo brasileiro (Almeida, 2019). Essas relações foram tecidas por 
meio da diáspora forçada de milhões de africanos, que não apenas resistiram à violência da 
escravização, mas também deixaram marcas indeléveis nos costumes, na religiosidade, na culi-
nária, na música, na linguagem e na organização comunitária. Para Almeida (2019), muito do 
que se considera tradicionalmente “brasileiro” tem raízes diretas nas culturas africanas trazidas 
e ressignificadas em território nacional. 

Como destaca Munanga (2015), é preciso romper com a visão eurocêntrica que margi-
naliza as contribuições africanas, compreendendo que a construção da identidade nacional bra-
sileira se deu em diálogo, muitas vezes forçado, mas também resistente com culturas africanas 
diversas. 

Nas palavras de Munanga (2015): 
 

A saída, no meu entender, não está na erradicação da raça e dos pro-
cessos de construção da identidade racial, mas sim numa educação e 
numa socialização que enfatizem a coexistência ou a convivência igua-
litária das diferenças e das identidades particulares (Munanga, 2015, 
p. 25). 

 
Oliveira (2024), utiliza-se do legado de Gonzalez (2020), ativista negra que teve forte 

influência na luta negra contemporânea, que por sua vez, nos lembra que essa presença negra 



127  

Revista Educação, Cultura e Sociedade – RECS - Vol. 15, n. 3, 34ª Edição, Sinop-MT, 2025  

não é apenas uma questão de identidade, mas também de linguagem, corpo e território, mar-
cando profundamente o cotidiano brasileiro de maneira muitas vezes invisibilizada.  

De acordo com Oliveira (2024), Gonzalez (2020) questionou com intensidade a idealiza-
ção da “mãe preta” como símbolo de resignação e obediência no período escravista, propondo 
uma nova leitura para essa figura. Segundo Oliveira (2024), longe de representar passividade, a 
mulher negra desempenhou um papel-chave na preservação da ancestralidade africana, trans-
mitindo valores, mitos e uma forma própria de ver o mundo às crianças sob seus cuidados, in-
clusive aos filhos dos senhores da Casa Grande. Foi essa presença silenciosa e persistente que 
permitiu a africanização da cultura no Brasil, sobretudo por meio do que ela chamou de “pretu-
guês” — o português falado no país tingido pelos sotaques e ritmos das línguas africanas.  

Mencionando as palavras de Gonzalez (2020): 
 

Com isso, mantiveram viva a chama dos valores culturais afro-brasilei-
ros, que transmitiram a seus descendentes. E nisso também influenci-
aram mulheres e homens brancos, a quem aleitaram e educaram. Gra-
ças a elas, apesar de todo o racismo vigente, os brasileiros falam “pre-
tuguês” (o português africanizado) e só conseguem afirmar como naci-
onal justamente aquilo que o negro produziu em termos de cultura: o 
samba, a feijoada, a descontração, a ginga ou jogo de cintura etc. É 
por essa razão que as “mães” e as “tias” são tão respeitadas dentro da 
comunidade negra, apesar de todos os pesares (Gonzalez, 2020, p. 
183). 

 
As narrativas orais e os saberes transmitidos pelas mulheres negras desempenham pa-

pel central na preservação da cultura afro-brasileira e na formação da identidade coletiva. Por 
meio da oralidade, essas mulheres atuaram como agentes de resistência, garantindo a continui-
dade de valores, mitos e práticas culturais que estruturam a memória e o senso de pertencimento 
da comunidade negra (Oliveira, 2024). Essa atuação cotidiana evidencia que a cultura afro-bra-
sileira não apenas sobreviveu às adversidades históricas, mas também constituiu mecanismos 
de afirmação de identidade e resistência simbólica frente às imposições da escravidão e da mar-
ginalização social. 

No contexto escolar, essa herança cultural se torna um recurso fundamental para en-
frentar o racismo estrutural e construir práticas educativas verdadeiramente inclusivas (Gomes, 
2005). No entanto, a chegada da identidade negra à escola frequentemente encontra barreiras 
institucionais e pedagógicas. Em muitas situações, a complexidade da experiência negra é re-
duzida a categorias de déficit ou carência, transformando a diferença em problema e obscure-
cendo o potencial do aluno negro. A lógica meritocrática e assimilacionista da escola naturaliza 
essas desigualdades, responsabilizando o estudante por seu desempenho e reproduzindo hie-
rarquias silenciosas que privilegiam a branquitude (Gomes, 2002; Almeida, 2019). 

É essencial reconhecer que essas desigualdades não decorrem de escolhas individuais 
isoladas, mas de estruturas históricas, sociais e institucionais que moldam a experiência escolar 
e social do negro. Expressões aparentemente inocentes, como a valorização de traços eurocên-
tricos ou a noção de “lápis cor de pele”, revelam como práticas cotidianas podem reforçar este-
reótipos e hierarquias raciais desde os primeiros anos de escolarização (Schreiber, 2016; Al-
meida, 2019). 

Superar essas limitações demanda uma revisão ampla do processo educativo: não se 
trata apenas de alterar conteúdos escolares, mas de repensar práticas pedagógicas, abordagens 
docentes e estruturas institucionais, reconhecendo plenamente a identidade, a linguagem, o 
corpo e as experiências culturais dos estudantes negros como elementos centrais da aprendiza-
gem (Gomes, 2002; Almeida, 2019). Uma educação que integra essas perspectivas contribui 
para o fortalecimento da autoestima, da consciência crítica e do senso de pertencimento, trans-
formando a escola em espaço de valorização da diversidade e de afirmação da pluralidade cul-
tural. 

Assim, a síntese das experiências históricas, culturais e educativas evidencia que a pre-
servação da memória afro-brasileira e a promoção da equidade racial são inseparáveis. O reco-
nhecimento da resistência cotidiana das mulheres negras, a valorização das narrativas orais e a 
implementação de práticas pedagógicas inclusivas configuram-se como estratégias fundamen-
tais para consolidar uma educação que não apenas ensine conteúdos, mas forme sujeitos cons-
cientes, críticos e capazes de afirmar sua identidade e contribuir para a transformação social. 
 

https://www.scielo.br/j/rfilos/a/s4JymsYPP8D7ZNJDGPxWfnr/#B6_ref


128  

Revista Educação, Cultura e Sociedade – RECS - Vol. 15, n. 3, 34ª Edição, Sinop-MT, 2025  

 
5 METODOLOGIA 

 
Este estudo insere-se no campo da pesquisa qualitativa, de natureza básica, com deli-

neamento bibliográfico e abordagem descritivo-analítica. A escolha por essa metodologia se jus-
tifica pela intenção de compreender e interpretar, em profundidade, as relações entre identidade, 
memória coletiva e racismo estrutural no contexto educacional brasileiro, a partir de referências 
teóricas e narrativas culturais já consolidadas na literatura. A pesquisa bibliográfica consiste na 
seleção, leitura e análise crítica de materiais previamente publicados, permitindo uma construção 
teórica fundamentada em autores e obras de relevância na área. 

Foram escolhidos três textos principais como corpus teórico: o livro Racismo Estrutural, 
de Silvio Almeida (2019), a coletânea Narrativas Quilombolas: dialogar – conhecer – comunicar 
(2017), e a apostila Identidade e Cultura. A seleção dessas obras foi orientada pelo critério de 
pertinência temática, buscando referenciais que abordassem, de forma crítica e consistente, as 
questões da identidade quilombola, da memória social como dispositivo político-cultural, e das 
estruturas históricas de exclusão racial que se reproduzem, inclusive, nos espaços escolares. 

A análise dos textos não se limitou à descrição do conteúdo, mas envolveu um exercício 
interpretativo com base em categorias teóricas extraídas do material e relacionadas à realidade 
social brasileira, especialmente no que diz respeito às práticas pedagógicas, ao currículo e à 
formação da identidade étnico-racial na educação básica. Assim, adotou-se uma perspectiva 
reflexiva e dialógica, que articula teoria e prática, considerando as implicações do racismo estru-
tural no cotidiano escolar e a necessidade de um ensino comprometido com a valorização da 
diversidade cultural. 

Adicionalmente, foi feita uma triangulação teórica com contribuições de autoras como 
Nilma Lino Gomes e Lélia Gonzalez, com o objetivo de ampliar o escopo interpretativo e enri-
quecer o debate com olhares interseccionais sobre raça, cultura e educação. Essa construção 
metodológica permitiu o desenvolvimento de uma leitura crítica da realidade, ancorada no com-
promisso ético e epistêmico com a transformação social por meio da educação. 
 
 
6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 
As comunidades quilombolas constroem e reafirmam suas identidades a partir de pro-

cessos coletivos sustentados pela oralidade, pela ancestralidade e pela valorização de saberes 
que resistem historicamente ao silenciamento imposto por estruturas coloniais e racistas. Ao 
longo deste estudo, foi possível compreender que a memória coletiva, longe de ser apenas um 
acervo afetivo, funciona como estratégia política de resistência, rearticulação e afirmação da 
existência negra no Brasil. Em contextos marcados pelo racismo estrutural — como demonstrado 
por Almeida (2019) —, a preservação dessas narrativas torna-se um ato de enfrentamento sim-
bólico e prático, desafiando as tentativas históricas de apagamento cultural e exclusão social. 

A análise bibliográfica e crítica das obras selecionadas nos permitiram entender que a 
escola como instituição, tem papel fundamental nesse processo. Quando ignora ou minimiza o 
legado africano e afro-brasileiro na formação da identidade nacional, ela reforça desigualdades 
históricas e pedagógicas, reproduzindo o racismo institucional de forma velada — como alertam 
Gomes (2002) e Gonzalez (2020). Por outro lado, quando reconhece as múltiplas realidades que 
atravessam o cotidiano de seus estudantes, especialmente os quilombolas e afrodescendentes, 
a escola pode tornar-se espaço de reparação simbólica, valorização da diversidade e construção 
de novas narrativas. 

Recolher, escutar e valorizar as vozes quilombolas não é apenas um gesto pedagógico, 
mas um posicionamento ético e político diante de uma história marcada por silenciamentos. Sig-
nifica reconhecer que há outras epistemologias — orais, coletivas, ancestrais — que também 
produzem conhecimento e pertencem ao espaço escolar. Projetos educativos que incorporam 
essas vozes, como oficinas de contação de histórias, uso de literatura afrocentrada, e práticas 
interdisciplinares que abordem a herança africana com protagonismo, são ferramentas concretas 
de mudança. 

Portanto, é imprescindível que escola, sociedade e Estado reconheçam essas memórias 
não apenas como parte da cultura nacional, mas como fundamentos de uma democracia verda-
deira, que se pretenda plural e inclusiva. O compromisso com uma educação antirracista começa 



129  

Revista Educação, Cultura e Sociedade – RECS - Vol. 15, n. 3, 34ª Edição, Sinop-MT, 2025  

pelo reconhecimento de que os quilombos, antes perseguidos como focos de desordem, hoje 
representam faróis de memória, resistência e reconstrução coletiva da dignidade negra no Brasil. 
 
 
REFERÊNCIAS 
 
ALMEIDA, Silvio Luiz de. Racismo estrutural. São Paulo: Pólen, 2019. 
 
________, Silvio Luiz de. Estado, direito e análise materialista do racismo. In: KASHIURA JU-
NIOR, Celso Naoto; AKAMINE JUNIOR, Oswaldo; DE MELO, Tarso. (Orgs.). Para a crítica do 
direito: reflexões sobre teorias e práticas jurídicas. São Paulo: Outras Expressões; Dobra Uni-
versitário, 2015. 
 
BOTÃO. U. Dos S. Narrativas Quilombolas. São Paulo. SÃO PAULO (Estado). Secretaria da 
Educação do Estado de São Paulo. 2017. Disponível em: https://drive.goo-
gle.com/file/d/14M3PgvdZos3wTjFGogJfxHEL_MFW2BT7/view. Acesso em: 13.07.2025. 
 
BRASIL. Narrativas Quilombolas: dialogar – conhecer – comunicar. São Paulo: SEE-SP, 2017. 
 
DOMINGUES, Petrônio e GOMES, Flávio. Histórias dos Quilombos e memórias dos Quilombolas 
no Brasil: Revisitando um diálogo ausente na Lei 10.639/03. Revista ABPN, v.5, 2013.  
 
GOMES, N.L.. Alguns termos e conceitos presentes no debate sobre relações raciais no 
Brasil: uma breve discussão. In: Ricardo Henriques. (Org.). Educação antirracista: caminhos 
abertos pela Lei Federal no. 10.639/03. Ed.Brasília: SECAD/MEC, 2005, p. 39-62. 

 
GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano Organizado por Flávia Rios e Már-
cia Lima. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 2020. 

MEC. História e Cultura Africana e Afro-Brasileira na Educação Infantil. Brasília, 144 p. 
2014. 

MUNANGA, Kabengele. Origem e histórico do quilombo na África. Revista da USP. n. 28, São 
Paulo, 1995. 
 
_________, Kabengele. Por que ensinar a história da África e do negro no Brasil de hoje? Re-
vista do Instituto de Estudos Brasileiros, São Paulo, n. 62, p. 20–31, dez. 2015. 

OLIVEIRA, Silva, E. Racismo e sexismo no Brasil: o que o feminismo de Lélia Gonzalez nos 
ensina?. Revista De Filosofia Aurora, 36, e202431371. 2024. 

SANTOS, Gisele do Rocio Cordeiro; MOLINA, Nilcemara Leal; DIAS, Vanda Fattori. Orientações 
e dicas para trabalhos acadêmicos. Curitiba: Ibpex, 2008. 
 
VIANA, Carlos Eduardo. Mitos indígenas e memória ancestral. Revista de Estudos Culturais, 
v. 14, n. 2, p. 112–127, 2018. 
 
VIANA, Carlos Eduardo. Mitos indígenas e memória ancestral. Revista de Estudos Culturais, v. 
14, n. 2, p. 112-127, 2018. 
 
SCHREIBER, L. do C. G. C. Projeto Brasil e África: dois povos, uma história. Belo Horizonte: 
Universidade Federal de Minas Gerais – UFMG, 2018. 
 
 
 
 
 



130  

Revista Educação, Cultura e Sociedade – RECS - Vol. 15, n. 3, 34ª Edição, Sinop-MT, 2025  

 
i Sobre o autor:  
Jhon Cesar Pereira Moraes (https://orcid.org/0009-0005-1166-5600)  
Mestrado em Estudos de Língua, Literatura e Interculturalidade - POSLLI/UEG (2022). Pós-Graduado em 
Metodologia de Ensino da Língua Portuguesa, Literatura e Língua Inglesa pelo Instituto de Ciência, 
Educação e Tecnologia de Votuporanga - SP/2019. Graduado em Pedagogia pela Universidade Paulista 
(UNIP/2019), como bolsista do Programa Universidade para Todos - PROUNI. Atuou como professor do 
Ensino Fundamental na rede Geração 2000 pelo instituto Positivo - Nova Xavantina/MT/2017. Foi professor 
no programa Jovem Aprendiz pelo SENAI/MT/2018 a 2020. Atualmente é Membro do Grupo de Estudos do 
Discurso e de Nietzsche (GEDIN/UEG/CNPq) e docente do ensino fundamental do estado de São Paulo. 
 
 
Como citar este artigo: 

MORAES, Jhon Cesar Pereira. Memória coletiva e identidade cultural quilombola: resistência e 
representação em contexto de racismo estrutural. Revista Educação, Cultura e Sociedade. vol. 15, 

n. 3, p. 120-130, 34ª Edição, 2025. https://periodicos.unemat.br/index.php/recs.    
 

 
 

 Revista Educação, Cultura e Sociedade é uma 
publicação da Universidade do Estado de Mato 

Grosso, Brasil, iniciada em 2011  
e avaliada pela CAPES. 

 
Indexadores: DOAJ – REDIB – LATINDEX – LATINREV – 

DIADORIM –SUMARIOS.ORG – PERIÓDICOS CAPES –
GOOGLE SCHOLAR 

 
 
 
 

https://orcid.org/0009-0005-1166-5600
https://periodicos.unemat.br/index.php/recs

