
 
  

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025007, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

1 

 

Mitos, saberes ancestrais e escolarização: paradoxos culturais no 
cotidiano do povo Boe-Bororo - Aldeia Córrego Grande 

Myths, ancestral knowledge, and schooling: cultural paradoxes in 
the daily lives of the Boe-Bororo people - Córrego Grande Village 

Shirlene Rohr de Souza 

Doutora em Estudos Literários (UNEMAT) 

Docente do Programa de Pós-Graduação em Letras (PPGLetras/UNEMAT-Sinop) 

E-mail: shirlenerohrdesouza@gmail.com 

https://orcid.org/0000-0002-7696-7766 

 

Fernando Kudoro Bororo 

Mestrando do Programa de Pós-graduação em Educação (PPGEdu/UFR).  

Aldeia Córrego Grande, da Terra Indígena Tereza Cristina  

E-mail: f.kudoro@aluno.ufr.edu.br. Boe-Bororo 

https://orcid.org/0009-0008-1606-5956 

 

Sílvia de Fátima Pilegi Rodrigues 

Doutora em Educação (PUC-SP).  

Docente do Curso de Pedagogia da Universidade Federal de Rondonópolis (UFR) e do 

Programa de Pós- Graduação em Educação (PPGEdu/UFR).  

E-mail: silvia.pilegi@ufr.edu.br 

https://orcid.org/0000-0002-0109-4593 

 

Tatiane Silva Santos 

Doutora em Educação (USP).  

Docente do Curso de Letras do Campus da Unemat de Alto Araguaia. Docente do Programa 

de Pós-Graduação em Letras (PPGLetras/UNEMAT-Sinop) e do Programa de Pós- 

Graduação em Educação (PPGEdu/UFR).  

E-mail: tatisantos@gmail.com.  

https://orcid.org/0000-0002-3653-6996 
 

 

Resumo: Este ensaio traz reflexões sobre os paradoxos culturais vividos pelos povos indígenas, 

tratando de forma mais específica das experiências do povo Boe-Bororo, da aldeia Córrego 

Grande, Terra Indígena Tereza Cristina, localizada em Santo Antônio de Leverger-MT. A partir 

do mito de origem e da contextualização atual sobre a educação das crianças Boe-Bororo, o 

mailto:shirlenerohrdesouza@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-7696-7766
mailto:f.kudoro@aluno.ufr.edu.br
mailto:silvia.pilegi@ufr.edu.br
https://orcid.org/0000-0002-0109-4593
mailto:tatisantos@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-3653-6996


Mitos, saberes ancestrais e escolarização: paradoxos culturais no cotidiano do povo Boe-Bororo - 
Aldeia Córrego Grande 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025007, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

2 

artigo desenvolve uma reflexão sobre os efeitos das trocas culturais e linguísticas no cotidiano 

dos povos originários, em cujo contexto apresentado, as relações desiguais ameaçam a 

permanência das narrativas míticas e de saberes ancestrais. Nesse cenário, a escolarização de 

crianças indígenas (mesmo como suposto projeto afirmativo de inclusão) instaura novos 

conflitos culturais e reforça outros já antigos. Em suas considerações finais, o artigo ressalta 

que, apesar de todos os dispositivos de dominação contra as culturas indígenas, elas ainda 

conseguem resistir, como resistem os Boe-Bororo em Mato Grosso. 

Palavras-chave: Boe-Bororo; Saberes Ancestrais; Escolarização. 

 

Abstract: This essay reflects on the cultural paradoxes experienced by Indigenous peoples, 

specifically addressing the experiences of the Boe-Bororo people of Córrego Grande Village, 

Tereza Cristina Indigenous Land, located in Santo Antônio de Leverger, Mato Grosso. Based 

on the origin myth and the current context of the education of Boe-Bororo children, the article 

develops a reflection on the effects of cultural and linguistic exchanges on the daily lives of 

Indigenous peoples, in whose context unequal relationships threaten the permanence of 

ancestral myths and knowledge. In this scenario, the schooling of Indigenous children (even as 

a supposed affirmative inclusion project) introduces new cultural conflicts and reinforces old 

ones. In its concluding remarks, the article emphasizes that, despite all the mechanisms of 

domination against Indigenous cultures, they still manage to resist, as do the Boe-Bororo in 

Mato Grosso. 

Keywords: Boe-Bororo; Ancestral Knowledge; Schooling. 

 

O ensaio como um diálogo de risco 

 

Este artigo trata de algumas questões culturais relacionadas aos Boe-Bororo, da Aldeia 

Córrego Grande, Terra Indígena Tereza Cristina, localizada em Santo Antônio de Leverger-

MT. As discussões partem da narrativa de origem desse povo, pelo qual outras reflexões 

relativas ao universo que circunda essa nação são desenvolvidas, dentre elas, a escolarização 

das crianças indígenas. 

O texto se desenvolve na forma de ensaio, gênero acadêmico que se distingue pela 

autonomia e, por isto mesmo, mantém alguns riscos inerentes à escrita; sua independência 

defronta-se com o que está previamente dito e estabelecido, colocando-se entre o que veio antes 

e que será depois. Seguindo um fluxo crítico, o ensaio, pois, insere-se na esfera da reflexão, não 

pretendendo emitir nem a primeira nem a última palavra:  

 

 Seus conceitos não são construídos a partir de um princípio primeiro, nem convergem 

para um fim último”. Por suas características muito específicas, o ensaio, muitas vezes 

é lido com desconfiança, como explica Adorno (2003, p. 16), referindo-se aos 

alemães: “[...] o ensaio provoca resistência porque evoca aquela liberdade de espírito 

(Adorno, 2003, p.17). 

 



Shirlene Rohr de Souza; Fernando Kudoro Bororo; Sílvia de Fátima Pilegi Rodrigues; Tatiane Silva Santos 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025007, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

3 

Assim, na condição de ensaio, assumindo os perigos e as fragilidades desse gênero, bem 

como, seus intervalos e suas omissões, este texto tece reflexões sobre o encontro de duas 

culturas muito distintas: uma, movida pela língua Boe Wadaru, a outra administrada pela 

Língua Portuguesa; uma envolvida em uma luta pela sobrevivência, a outra, amparada por 

dispositivos legitimados por uma forte estrutura oficial e de poder.   

 

O povo Boe-Bororo: a origem de todos 

Por Fernando Kudoro Bororo 

A origem do povo Boe-Bororo é contada por mais velhos, conhecedores da história da 

origem e de narrativas míticas desse povo. Cada conto dos líderes conhecedores da lei (bakaru) 

tradicional, acrescenta um ponto na grande narrativa da origem do povo Boe-Bororo, desde a 

devastação de um dilúvio, que aconteceu por causa de pesca planejada pelo próprio povo. 

Desde, então, foi construída uma armadilha (kago) no córrego, atualmente conhecido como 

Coxipó, que antes era conhecido pelo Boe-Bororo como Kujibo-pó. Somente homens podiam 

vivenciar esta prática da pesca.  

Certa vez, um pai e seu filho estavam preparando suas flechas, e sempre o pai dizendo 

e aconselhando seu filho que neste momento ele não se devia participar ou mesmo se envolver 

na prática da pesca, porque as crianças, devido aos perigos dessa prática da pesca, não deviam 

participar. Mas o menino distraiu o seu pai, dizendo: “Eu vou sair para mato, logo estarei de 

volta”. Então, o menino saiu até onde estavam os homens se preparando e fazendo repartição 

dos peixes; já tinha pego na armadilha e, assim também, o menino ganhou um dos peixes dos 

homens Boe-Bororo. Em seguida, um desses homens pegou um peixinho e entregou para o 

menino dizendo: “Esse peixinho é parecido com partes íntimas de sua mãe” – os outros homens 

também falavam o mesmo pronunciamento.  

Assim, o menino calado e chateado pegou os peixinhos e os levou para sua casa. Lá na 

casa, ele encontrou o seu pai sentado, preparando sua flecha, afinando as pontas das flechas 

finas, robustas e largas. O menino sentou-se ao seu lado e entregou para o seu pai os peixinhos 

dizendo: “Pai (iuga), um homem disse que esses peixinhos são semelhantes às partes íntimas 

da mamãe (muga)”, disse o menino, e foi repetindo isso várias vezes. Mas o pai não deu atenção 

ao menino até terminar última flecha. Então, virou o corpo para o lado do seu filho dizendo: 

“como você disse?” O menino novamente repetiu o que ouviu dos homens, com as mesmas 

palavras. Assim o homem, muito nervoso, levantou, pegou sua flecha e todos os seus caracteres 



Mitos, saberes ancestrais e escolarização: paradoxos culturais no cotidiano do povo Boe-Bororo - 
Aldeia Córrego Grande 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025007, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

4 

e foi até o local onde estava a armadilha (kago). Lá chegando, olhou, mas não encontrou mais 

ninguém. E olhou para dentro da armadilha e avistou um peixe estranho, conhecido como Aroe 

Jakomea, um espírito maligno da água, vermelho com algumas listras amarelas. O animal olhou 

o homem e disse para ele: “O que vem fazer? Eu sou Aroe Jakomea”. O homem não se importou 

e olhou de um lado para outro e arrancou a sua flecha e flechou o peixe (jakomea) dentro da 

armadilha. No mesmo instante, viu que o córrego inundou, estourou a água para cima, com 

força. Ele tratou de sair imediatamente dali, correndo. O homem retornou para sua casa gritando 

para todos da aldeia: “Corram todos, pessoal! A água está subindo e está chegando à 

proximidade da aldeia!”. Então, ele pegou os seus pertences e saiu à procura de um lugar mais 

alto, onde pudesse se esconder e morar. Encontrou o morro (troari-ri), conhecido pelo povo 

Boe-Bororo, onde atualmente é conhecido como morro de Santo Antônio.  

Os ancestrais dos Boe-Bororo eram conhecidos como ikuia-pá, que hoje dá nome à 

capital de Mato Grosso, Cuiabá. O nome dado à flecha do guerreiro, Meriri Baru Boe-Bororo, 

onde ficou a morar por muito tempo e começou a preocupar pela água subindo a cada dia que 

passava. Neste sentido, este homem no que fazer, juntou as pedras e taboca, tirando a lasca e 

fazendo as buchinhas, começou a riscar as pedras umas nas outras até pegar fogo e cada uma 

dessas pedrinhas lançava, jogavam na água até que as águas foram baixando pouco a pouco e 

assim foi acompanhando até as águas baixarem completamente. 

Quando retornou para a aldeia, onde era morada antiga, não encontrou ninguém; foi 

andar pelas matas e deparou com um sinal de rastro na lama barrenta de água, mas não 

conseguiu identificar, e foi seguindo o rastro, que era estranho, pois não dava para perceber que 

tipo de rastro, não podia identificar ser de pessoa ou animal. Porém, persistiu seguindo rastro 

e, por acaso, conseguiu identificar que seria um animal-veado, mas não se tornou fácil de ter a 

amizade, mas ao insistir, o homem diz que não vai fazer o mal ao veado, enfim, como único 

que sobreviveu após a grande inundação, seria um companheiro, um amigo. O homem, porém, 

não sabia que o animal era fêmea e o veado também não sabia que Meriri Baru era homem, 

assim, foi criando amizade, o homem foi construindo uma casa, fez uma cama para os dois 

dormirem juntos.  

Ao longo dos tempos, segundo conhecedores ancestrais do povo Boe-Bororo, houve 

acasalamento homem e veado e tiveram a primeira cria e, assim, na primeira origem, ela tinha 

a perfeição de outra espécie. Como homem, Meriri Baru dava instruções para cada criação e 

destino para onde ficar e meio de sobreviver para onde encontrar alimentos facilmente. Até o 



Shirlene Rohr de Souza; Fernando Kudoro Bororo; Sílvia de Fátima Pilegi Rodrigues; Tatiane Silva Santos 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025007, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

5 

momento da última criação com perfeição de homem Boe-Bororo, porém, sua fisionomia de 

gente com as barbas, poucos pelos nas mãos, pés, peito, costa e cabelos longos assim, 

sucessivamente, cada criação um tendo nome e indicando lugares onde poderia ficar. 

Assim, Meriri Baru definiu nome e lugares para todos que se originaram dessa união. 

Certo tempo depois, após o retornar à antiga aldeia, encontrou somente algumas madeiras das 

casas ainda fincadas no chão, ajeitou a sua antiga casa e ficou a morar. Todo o dia de manhã 

levantava bem cedo, observando e olhando por alguém se encontrar. 

Desde então, como já havia várias pessoas Boe-Bororo, um grande líder Jerigi Otojiwu, 

assobiava todos os dias bem cedo para ver se alguém possa responder, mas ninguém o 

respondia. Certa vez, repetindo o mesmo processo e no dia seguinte, respondeu em assobio, 

mas ninguém apareceu. Sempre persistindo, até que outro dia bem cedo, observou que tinha 

muitas casas brancas construídas ao redor da aldeia, mas ninguém apareceu. Mesmo incansável 

no outro dia mais cedo pegou sua esteira e foi para centro da aldeia forrou no chão e sentou e, 

novamente, assobiou. Em seguida, apareceu um homem e se apresentou para Jerigi Otojiwu 

dizendo: “eu sou Bokwareboe”, logo, Jerigi Otojiwu diz: “sente-se para se aquecer no fogo”.  

Novamente, no outro dia, bem cedo no centro da aldeia, assobiou, outra vez apareceu o 

mesmo homem, e novamente diz a ele: “sente-se, se aqueça no fogo” e logo olhando para outro 

lado da aldeia, apareceu outro homem e se apresentou e foi dizendo: “eu sou Akaruio 

Bokodori”, assim, em seguida, em toda parte da aldeia teve sinal de assobio e o homem 

descobriu que eram pessoas, gente Boe-Bororo. Desde então, começou ficar alegre, contente e 

feliz, novamente foi para centro da aldeia. 

 No dia seguinte, pegou sua esteira e cigarro e forrou sua esteira no chão e sentou 

acendeu o seu fogo, assobiou novamente onde apareceram mais pessoas e cada um foi se 

apresentando para (Jerigi Otojiwu) e, em seguida, a mesma foi organizando dois principais clãs 

e subclãs e propondo organização espacial da aldeia do povo Boe-Bororo. Desde então, 

organizou dois grandes clãs (Tugarege e Ečerae) processualmente seus subclãs efetivamente 

facilita as identificações da divisória dentro da casa central (baito) onde realizam diferentes 

rituais e culturas tradicionais do povo Boe-Bororo. 

 

A aldeia Córrego Grande e a educação das crianças do povo Boe-Bororo 

Há uma parte do povo Boe-Bororo que vive na aldeia Córrego Grande, Terra Indígena 

Tereza Cristina, município de Santo Antônio do Leverger, em Mato Grosso. As crianças e os 



Mitos, saberes ancestrais e escolarização: paradoxos culturais no cotidiano do povo Boe-Bororo - 
Aldeia Córrego Grande 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025007, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

6 

jovens aprendem sua cultura, sua língua e praticam suas crenças. A aprendizagem diferenciada 

é desenvolvida na comunidade, a princípio, parte de três lugares diferentes: a primeira, na casa 

dos pais, inicia-se falar de pai, denomina-se (iuga), e mãe denomina (muga). É importante ouvir 

os conselhos das famílias: falarem primeiro a língua materna, conhecer quem são as grandes 

lideranças e os xamãs que também são conhecidos como “Pajé Boe-Bororo”, que são 

conheceres das histórias, e narrativas míticas do povo Boe-Bororo. As meninas são 

acompanhadas pelas mães, que ensinam a produzir cestas grandes e pequenas (kadarabo), 

bandejas grandes e pequenas (bakukurireu, bakubiagareu), banico (parikiboto), esteira (kodo), 

e a preparar alimentos e bebidas típicas, fazer pinturas faciais e corporais, com vários 

significados e simbologias, etc.  

O segundo espaço é a casa central que se denomina (baito), onde concentram-se os 

conhecedores e sábios da cosmologia tradicional do povo Boe-Bororo e, dessa forma, se possa 

identificar a divisória na casa central: metade que pertence ao clã-Tugarege e outra metade que 

pertence ao clã-Ečerae; e o pátio da aldeia onde se encontram vários líderes e os principais 

chefes de cada um dos clãs (Tugarege e Ečerae). Tugarege é a metade que pertence o lado Norte 

e outra metade que pertence lado sul é o Ečerae. 

 

Memórias ouvidas e faladas: os narradores do povo Boe-Bororo 

No costume de nossos povos ancestrais, as mulheres mantêm fortes zelos e cuidados a 

partir da detecção de gravidez. Assim, a mãe e o pai têm valores de esperança e se preparam 

atenciosamente a sintonia dos contatos espirituais relacionados com a natureza. A mãe e o pai 

jovens recebem os conselhos dos pais para terem atenção e evitar consumir certos tipos de 

alimentos que possam ser prejudiciais ao bebê que está no ventre da mãe, para a criança não 

nascer prematura ou mesmo com problemas de deficiência física ou anêmica. A mãe deve 

manter os cuidados de sono muito longo e profundo, para não ter sonhos malignos com o 

próprio casal, família e até mesmo com a própria comunidade povo Boe-Bororo, 

principalmente, no primeiro dia de vida da criança e durante o período em que a parte umbilical 

está crua ou pendurada: este será o momento de ter mais cuidados do casal, por acaso de haver 

sonhos de coisas boas ou ruins, isso pode mesmo acontecer. Por este motivo, mãe e pai recebem 

ervas tradicionais antes de dormirem, para não transtornar sonhos e certos danos e epidemias 

de doenças precoces na família e na comunidade Boe-Bororo. 

 



Shirlene Rohr de Souza; Fernando Kudoro Bororo; Sílvia de Fátima Pilegi Rodrigues; Tatiane Silva Santos 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025007, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

7 

A escola na aldeia Córrego Grande e o ensino das crianças Boe-Bororo 

A escolarização das crianças do povo Boe-Bororo começou nas décadas de 1970 e 1980. 

Após isso, sérios problemas acontecem na comunidade: falta de professores, que não param na 

aldeia para lecionar e outras vezes os alunos são forçados na escrita em língua portuguesa e 

matemática. A escola é distante da comunidade ou mesmo dos pais, havia muito castigos para 

os alunos que tinham muita dificuldade de aprender. Essas dificuldades tornaram-se tema de 

um livro, Drama da Educação Escolar Indígena Boe-Bororo, do pesquisador Paulo Augusto 

Mario Isaac, publicado em 2004. A obra relata os problemas relacionados à escolarização e a 

conclusão a que se chegou, após uma série de debates: era preciso que escola fosse mais dentro 

da cultura. 

Uma informação importante relacionada à escolarização da comunidade Boe-Bororo é 

a de que não há creche na comunidade na aldeia Córrego Grande. As demandas dos alunos são 

atendidas pela rede Escola Municipal Indígena Cadete Adugo Kuiare, ficando ao critério da 

própria família matricularem suas crianças no ensino Infantil sendo que no princípio com a fase 

de serem matriculadas a partir de um ano de idade até os quatro anos de idade. Sendo que um 

dos familiares possa acompanhar seus filhos na escola até o momento que acharem necessários 

e o tempo disponível de estar na escola. Não é obrigatório manter as crianças na educação 

infantil e seguir a carga horária normal das sete até as onze horas, ficando a liberdade de as 

crianças voltarem para sua casa a qualquer momento, não forçando as crianças seguirem o 

tempo normal diante de que exige ou normativa escolar. Assim, as demandas dos alunos que 

são atendidas pela rede Escola Estadual Indígena Korogedo Paru do ensino de alfabetização a 

partir de 5 anos de idade com Ensino Básico, Ensino Fundamental e Ensino Médio regular.  

Atualmente, temos duas preocupações principais: a primeira é a evasão escolar dos 

alunos da escola indígena, quanto para estudarem na escola de não indígena do estado e 

município, totalizando trinta e cinco (35) alunos e alunas nos anos de 2024. A segunda 

preocupação de todos na comunidade da aldeia Córrego Grande é o fato de que os alunos 

iniciam seus estudos em outras escolas desde a fase de Ensino Infantil, não considerando a 

prioridade de estudar na própria escola indígena.  

Este cenário está em discussão na comunidade para se buscar uma alternativa que 

possam reverter este quadro, para que os estudantes façam parte de seus estudos na escola da 

própria comunidade. A partir da junção e coletividade, é necessário fazer desvelamentos das 

situações mencionadas, no entanto, considera-se ressaltar das organizações entre as partes das 



Mitos, saberes ancestrais e escolarização: paradoxos culturais no cotidiano do povo Boe-Bororo - 
Aldeia Córrego Grande 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025007, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

8 

instituições governamentais e não governamentais indígenas e não indígenas em caracteres de 

acompanhar por meio de orientações, informações nas perspectivas de Escola Específica 

Diferenciada e Bilíngue na Aldeia Córrego Grande1. (F. K. B.) 

 

O trajeto do mito de origem do povo Boe-Bororo: o tempo antes do tempo 

Um mito constitui uma narrativa simbólica primordial, sagrada para a comunidade, 

sacralizada na linguagem; as narrativas míticas são emblemáticas. Daniel Munduruku (2001, p. 

7) traz uma visão sensível sobre os mitos: “Não são histórias muito fáceis de compreender, não. 

E não são fáceis porque elas ocorreram num tempo em que o tempo ainda não existia, em que 

os animais governavam o mundo, em que o Espírito Criador andava junto com os homens no 

grande Jardim chamado Terra”. Não sendo possível colocar um mito sob o engessamento 

temporal, contado em relógios e calendários, o mito segue seu trajeto costumeiro: a oralidade. 

Kaká Werá Jecupé (2020, p. 26), assim como Daniel Munduruku, refere-se a um tempo 

anterior ao tempo: 

Um narrador da história do povo indígena começa um ensinamento a partir da 

memória cultural do seu povo, e as raízes dessa memória cultural começam antes de 

o Tempo existir. O Tempo chegou depois dos ancestrais que semearam as tribos no 

ventre da Mãe Terra. Os ancestrais fundaram o Mundo, a Paisagem e, de si mesmos, 

fundaram a humanidade. Foi nesse momento que o Tempo surgiu. 

Eliade (2016, p. 11), na condição de pesquisador, apresenta uma definição mais técnica: 

“o mito conta uma história sagrada; ele relata um acontecimento ocorrido no tempo primordial, 

o tempo fabuloso do ‘princípio’”. Sempre ressaltando a relação com a origem de todas as coisas, 

o autor continua: “Em outros termos, o mito narra como, graças às façanhas dos Entes 

Sobrenaturais, uma realidade passou a existir, seja uma realidade total, o Cosmo, ou apenas um 

fragmento: uma ilha, uma espécie vegetal, um comportamento humano, uma instituição” 

(Eliade, 2016, p. 16). Dado ao coletivo, o mito prossegue sua jornada no tempo e na consciência 

individual, em constante reconfiguração social. 

O mito dos Boe-Bororo possui elementos ordenadores (como a preocupação de um pai 

com a segurança do filho) e elementos de insubmissão (teimosia e desobediência de uma 

criança). Seu relato ainda traz temas relacionados à sexualidade (piadas dos pescadores sobre 

as partes íntimas da mãe do menino). A narrativa evolui para o tema da origem: as pessoas 

 
1 O texto de Fernando Kudoro Bororo constitui um excerto do Projeto de Pesquisa apresentado ao Programa de 
Pós-Graduação em Educação (PPGEdu), da Universidade Federal de Rondonópolis (UFR). 



Shirlene Rohr de Souza; Fernando Kudoro Bororo; Sílvia de Fátima Pilegi Rodrigues; Tatiane Silva Santos 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025007, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

9 

surgiram da relação entre um homem bororo e um veado fêmea. Em si, esse motivo, é altamente 

transgressor, quando lido a partir da cultura cristã, do colonizador; o mito causa estranhamento, 

mas observando-se os mitos de origem, todos são, de alguma maneira, transgressores. Após a 

união entre Meriri Baru, o homem, e o veado fêmea o mundo é povoado. 

O homem, porém, não sabia que o animal era fêmea, e o veado também não sabia que Meriri Baru era 

homem, assim, foi criando amizade o homem foi construindo uma casa, fez uma cama para os dois 

dormirem juntos. Assim, ao longo dos tempos segundo conhecedores ancestrais do povo Boe-Bororo, 

houve acasalamento homem e veado e tiveram primeiro cria e assim na primeira origem, tinha perfeição 

de outra espécie. Como homem Meriri Baru dava instruções para cada criação e destino para onde ficar 

e meio de sobreviver para onde encontrar alimentos facilmente. Até o momento da última criação com 

perfeição de homem Boe-Bororo, porém, sua fisionomia de gente com as barbas, poucos pelos nas 

mãos, pés, peito, costa e cabelos longos assim sucessivamente cada criação um tendo nome e indicando 

lugares onde possa ficar. 

O esforço para compreender as origens é universal e os mitos apresentam versões que, 

de uma forma ou outra, explicam como surgiram os seres, as coisas, as águas, a natureza, os 

cosmos. É assim que os Boe-Bororo explicam o mundo e sua própria presença nesse mundo. 

Assim é o mito; e o mito não é para explicar: ele é a explicação. O narrador é central nas 

tradições do povo Boe-Bororo, fundamental para a preservação de suas memórias: 

A origem do povo Boe-Bororo é contada por mais velhos, conhecedores da história da origem e de 

mitos e lendas desse povo. 

Cada conto dos líderes conhecedores da lei (bakaru) tradicional, acrescenta um ponto na grande 

narrativa da origem do povo Boe-Bororo, desde a devastação de um dilúvio, que aconteceu por causa 

de pesca planejada pelo próprio Boe-Bororo. 

Uma questão inicial está registrada na frase que trata da transmissão do conhecimento: 

“A origem do povo Boe-Bororo é contada por mais velhos, conhecedores da história da origem 

e de mitos e lendas desse povo”. Desde os tempos mais remotos, as mais antigas civilizações 

depositavam ao resguardo da memória das pessoas mais velhas as histórias, os aprendizados, 

as tradições, os feitos, os acontecimentos. Entre os gregos, os anciãos, junto a rapsodos e aedos, 

preservavam o passado na memória e transmitiam esses conhecimentos para outras gerações 

em versos e canções. Essa condição, ser responsável pela transmissão de saberes, reservava aos 

mais velhos um estatuto especial, uma posição prestígio angariado junto à comunidade. 

Entre os povos originários do Brasil, a transmissão oral e as práticas cotidianas 

garantiram a preservação de saberes milenares, de diversas naturezas: manejo de recursos 

naturais para construir abrigos, uso nutricional e medicinal das plantas, usos de tintas e outros 



Mitos, saberes ancestrais e escolarização: paradoxos culturais no cotidiano do povo Boe-Bororo - 
Aldeia Córrego Grande 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025007, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

10 

artefatos naturais para artes corporais, conhecimento do regime de águas e do comportamento 

dos animais, mapeamento de florestas e rios, usos de materiais e técnicas para produção de 

cerâmicas e cestarias, dentre outros. 

Não fosse a eficiência da transmissão oral, todo o conhecimento que foi preservado 

estaria perdido. Ainda hoje, a transmissão oral é cultivada nas comunidades indígenas, onde os 

narradores são respeitados, mesmo que muitos membros das aldeias conheçam a Língua 

Portuguesa e sejam alfabetizados. Pronunciando-se de seu lugar como indígena brasileiro, 

Daniel Munduruku (2001, p. 7) afirma a importância dos narradores: “Os velhos são as pessoas 

que dominam a tradição oral e sabem como ninguém contar essas histórias que nos remetem a 

um tempo muito distante de nossos dias”. Narradores são memória. 

Antes do surgimento da escrita, muito antes da Antiguidade Clássica, a memória foi 

história, foi tradição, foi literatura, foi identidade, foi farmácia, foi política. Todos esses 

estatutos ainda se preservam na memória, consolidando os mais velhos, homens e mulheres, no 

papel primordial de resguardar e transmitir costumes e conhecimentos. 

Mesmo em culturas ágrafas que adotaram a escrita de outro povo, como ocorreu com as 

nações indígenas no Brasil, a memória é essencial, pois esses povos mantêm (ainda) estreita 

relação com a oralidade. Nesse ambiente, os narradores, frequentemente as pessoas mais velhas, 

mas não exclusivamente elas, são de central importância para a preservação de saberes, 

costumes e tradições: são guardiões de conhecimentos vindos de um longínquo passado, saberes 

transmitidos de geração a geração, pela oralidade; entre os povos originários do Brasil, grande 

parte desse material verbal está organizada em formato de histórias. 

Uma pressuposição deste ensaio é que, assim como os versos rítmicos facilitaram a 

memorização dos mitos e dos eventos históricos para os gregos, o andamento narrativo facilita 

a transmissão e a aprendizagem do vasto repertório que inclui saberes das florestas, dos rios, 

dos céus. Daniel Munduruku (2001, p. 7) explica a importância das histórias, destacando-as 

diretamente como mitos: “Essas histórias, batizadas de mitos, quase sempre contam a origem 

de tudo e são sempre transmitidas de forma oral, ou seja, não há livros que guardam essas 

narrativas, elas são carregadas na memória do povo inteiro”. Márcia Kambeba (2018, p. 41), 

pronunciando-se de outra matriz cultural indígena, afirma: 

A literatura na vida dos povos sempre se fez presente, a primeira forma foi através das 

rodas de conversa ao pé de uma árvore e sempre ao cair da noite. Ao redor dos mais 

velhos, as crianças ouviam as narrativas e os narradores iam se revezando na contação. 

Muitas dessas narrativas traziam figuras lendárias, como curupira, boto, matinta; 

outras traziam a cosmogonia do povo, as lutas, as resistências, mas o que importava 



Shirlene Rohr de Souza; Fernando Kudoro Bororo; Sílvia de Fátima Pilegi Rodrigues; Tatiane Silva Santos 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025007, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

11 

era que todas tinham uma prática peculiar de informação presente na expressão de 

quem contava – o narrador.  

Narrativas orais, tradições e rituais resistiram à pressão de eventos históricos violentos. 

O projeto do colonizador era escravizar ou exterminar os povos originários, levando com eles 

culturas, línguas e saberes. Esse planejamento não foi completamente exitoso por parte dos 

invasores, que não esperavam tanta resiliência dos indígenas; mesmo assim, muito se perdeu 

irremediavelmente, com conhecimentos sepultados com seus povos, covardemente silenciados. 

A história do povo Boe-Bororo traz um outro aspecto importante, traço também 

mencionado por Daniel Munduruku e Márcia Kambeba, quando se referem aos narradores: o 

conhecimento não é concentrado em apenas uma pessoa, mas em pessoas, uma forma de 

garantir a perpetuação dos saberes. O compartilhamento, em si, constitui uma sabedoria 

milenar; se confinado a uma pessoa, o conhecimento está sempre em risco, ou mesmo 

condenado ao fim ou ao esquecimento. 

Processados pelas perspectivas de mais de uma pessoa, os saberes são enriquecidos 

pelas subjetividades, pelos discursos e pelas práticas, evitando o perigo de que alguém se sinta 

dono de um conhecimento ancestral: não há um dono dos conhecimentos, mas há pessoas que, 

detendo esses conhecimentos, tornam-se responsáveis por preservá-los, compartilhá-los. E cada 

líder indígena possui sua própria dicção, o que oferece complexidade discursiva às narrativas: 

“Cada conto dos líderes conhecedores da lei (bakaru) tradicional, acrescenta um ponto na 

grande narrativa da origem do povo Boe-Bororo”. Essa sabedoria ancestral ainda hoje é 

formulada e reformulada, em todos âmbitos da vida social, administrativa, cultural. Os velhos 

bororos são ainda referenciais em uma cultura que, mesmo com um sistema de escrita (estranho) 

colocado à sua disposição, não abrem mão da memória. Essa postura mantém a ideia de 

comunidade, de coletividade, de povo Boe-Bororo. 

 

Os poderes e os perigos de uma escrita “emprestada”: confrontos culturais e linguísticos 

  

No passado, a memória era um fator de unidade comunitária, lembra McLuhan (2009), 

ou seja, as sociedades mantinham um forte sistema de coesão em torno daqueles que detinham 

a responsabilidade de guardar as histórias na memória. Essa condição de autoridade era 

necessária para a preservação da identidade comunitária, com suas singularidades em práticas 

sociais e espirituais. Todavia, a escrita mudou muita coisa: “No tempo de Platão a palavra 



Mitos, saberes ancestrais e escolarização: paradoxos culturais no cotidiano do povo Boe-Bororo - 
Aldeia Córrego Grande 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025007, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

12 

escrita tinha criado um novo ambiente, que já começara a destribalizar o homem” (McLuhan, 

2009, p. 10). 

McLuhan (2009, p. 11) mostra o poder das tecnologias; elas transformam os homens e 

os ambientes: “toda tecnologia gradualmente cria um ambiente humano totalmente novo”. No 

passado, a introdução da escrita transformou radicalmente as sociedades: não dependendo mais 

da memória dos velhos narradores (Bakaru Epage), as comunidades criaram novos parâmetros 

de organização social, fragmentada e baseada na escrita, uma tecnologia revolucionária e 

estável. A escrita desprendeu as comunidades e, ainda hoje, mantém-se estável. McLuhan 

(2009, p. 18) mostra a essência do impacto da escrita sobre o Ocidente: “Com a tecnologia da 

alfabetização, o homem ocidental adquiriu o poder de agir sem reação”. 

Na recente história da humanidade, outras tecnologias atuam sobre as sociedades, 

lembra McLuhan (2009), impondo muitas transformações, sendo que algumas delas recriam o 

ambiente de pequenos agrupamentos (grupos de whatsapp, redes sociais). O autor refere-se às 

tecnologias disponíveis na década de 1960, que eram viabilizadas pela energia elétrica que, por 

sua vez, possibilitava o uso em massa de rádios e televisores; esse período já indicava a 

revolução digital, que substituiria rapidamente os modelos analógicos (sistemas que se baseiam 

em medidas físicas) de comunicação e de informação. Nesse contexto de reconexão, McLuhan 

(2009) criou um famoso conceito, “aldeia global”. A reconexão ficou ainda mais forte com o 

advento da internet, que tornou o mundo pequeno, sem fronteiras na comunicação. As teses de 

MacLuhan (2009) impressionam pela atualização que sofreram na era digital; elas mostram que 

sempre há um retorno. 

Mesmo no Ocidente, onde o sistema alfabético é dominante, a forte atuação da escrita 

sobre vida social fez seus movimentos de praxe, interferindo nas comunidades indígenas e, 

muitas vezes, ameaçando práticas ancestrais. Contudo, em sociedades predominantemente 

orais, como as dos povos originários, os saberes acumulados na cultura oral nunca foram 

totalmente abandonados: velhos narradores resistem em sua função de guardiões da memória 

ancestral. 

Diferentemente dos velhos narradores dos povos originários, que mantiveram um 

estatuto privilegiado nas aldeias, em ambientes dominados pela escrita, os velhos foram 

esquecidos, colocados em quartos afastados da casa, ou em asilos: sem mais função que 

justifique sua autoridade, agora depositada na ciência dos livros, os velhos são substituídos por 

jovens da geração digital, cujo parâmetro é o mundo fungível e, nesse mundo, a memória 



Shirlene Rohr de Souza; Fernando Kudoro Bororo; Sílvia de Fátima Pilegi Rodrigues; Tatiane Silva Santos 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025007, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

13 

interessa a poucas pessoas. As sociedades foram reconectadas pela era digital, mas a essência 

da conexão não é a mesma, trata-se de uma rede de ilusões: os indivíduos continuam sós, 

isolados em mundos que só existem para eles. 

No Brasil, as culturas desenvolvidas pelos povos originários mantiveram-se em torno 

das pessoas mais velhas, por meio da oralidade, todavia, não se pode afirmar que os povos 

indígenas, que há milênios ocuparam territórios e biomas no continente sul-americano, não 

desenvolveram nenhum tipo de escrita. Souza (2023) lembra: “(...) a escrita pode ser vista como 

uma forma de interação pela qual uma ação das mãos (com ou sem um instrumento) deixa traços 

numa superfície qualquer; nesse sentido, a escrita pode ser concebida como uma forma não 

apenas alfabética para representar ideias, valores ou eventos”. Assim, apesar de não haver uma 

escrita sistemática (como a escrita alfabética), um grafismo rico em simbologias foi fartamente 

registrado entre os povos indígenas do Brasil, como Souza (2023) afirma: “Entendido assim, a 

escrita sempre esteve presente nas culturas indígenas no Brasil na forma de grafismos feitos em 

cerâmica, tecidos, utensílios de madeira, cestaria e tatuagens”. 

Na atualidade, a permanência de narradores dos povos originários é também uma 

resistência cultural: resistência a um sistema (avassalador, no sentido raiz da palavra: tornar 

vassalo) alfabético, ortográfico, que dispõe suas regras como mais uma forma de submeter e 

dominar. Neste ambiente, a língua portuguesa, com as facilidades de sua estrutura alfabética 

(dicotômica e duplamente articulada), penetra em diferentes culturas, criando ilusões de ceder 

um lugar de escrita aos povos indígenas. Ao contrário disso: trata-se de um sistema invasor e 

astucioso que, de muitas formas, apropria-se dos saberes ancestrais, para dominá-los com 

interpretações, traduções, classificações, descrições e estatísticas. Sob a lógica de uma língua 

sobre a outra, impõe-se tarefas corretivas (sempre pressupondo a superioridade de uma delas, a 

Língua Portuguesa): revisão de texto, sintaxe controlada, claro, à luz das regras do sistema 

dominador; além disso, cobra-se uma dicção e uma moral ditadas pela tradição de narradores 

europeus. 

Nesse contexto, a existência de velhos narradores (Ime Čodureuge) constitui uma vitória 

da ancestralidade dos povos antigos sobre a racionalidade capitalista da civilização 

contemporânea, sob a égide da escrita, principalmente a alfabética. Essa realidade preservou a 

autoridade dos velhos indígenas, contadores de histórias, guardiões de tradições. 

 



Mitos, saberes ancestrais e escolarização: paradoxos culturais no cotidiano do povo Boe-Bororo - 
Aldeia Córrego Grande 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025007, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

14 

Os espaços educacionais de uma criança Boe-Bororo: a casa, a casa central, a escola 

 

Há três lugares de formação da criança Boe-Bororo: a casa da família, a casa central, a 

escola. Cada espaço de formação destina-se a um tipo de aprendizagem. 

Há um povo Boe-Bororo2 que vive na Aldeia Córrego Grande, Terra Indígena Tereza Cristina, 

Município de Santo Antônio do Leverger, em Mato Grosso. As crianças e os jovens aprendem sua 

cultura, sua língua e praticam suas crenças. A aprendizagem diferenciada é desenvolvida na 

comunidade, a princípio, parte de três lugares diferentes (...). 

As crianças são educadas para compreender sua cultura em diferentes etapas, como 

ocorre em todas as culturas, de uma maneira geral. Cada criança do povo Boe-Bororo circula 

em três espaços de aprendizagem: um espaço de circuito familiar (casa), um espaço comunitário 

(pátio central) e, a partir da década de 1970, um espaço oficial (escola). Cada espaço possui 

importância única na formação de uma criança indígena, cujo percurso sociocultural, mais que 

outras crianças, é muito desafiador: elas vivem o paradoxo de conciliarem duas culturas, 

opostas em muitos sentidos, mas atreladas pelas condições históricas, que colocaram uma sob 

o jugo da outra. 

 

Primeiro espaço educacional: a casa, a família e as aprendizagens essenciais 

 

Em primeiro lugar, há a casa como espaço das primeiras aprendizagens. Como ocorre 

em outras culturas, a casa corresponde a um ambiente mais íntimo, um lugar privativo, de ordem 

familiar, onde acontecem os primeiros exercícios sociais: as primeiras palavras (“inicia-se falar 

de pai, denomina-se (iuga), e mãe denomina (muga)”), os primeiros passos, as primeiras 

perguntas, os primeiros “sins”, os primeiros “nãos”. A casa é uma representação de um espaço 

afetivo de proteção, onde a criança se alimenta, repousa, brinca. Nesse espaço, os pequenos 

Boe-Bororo aprendem, além do idioma materno, tradições e crenças de seu povo. 

(...) a primeira, na casa dos pais, inicia-se falar de pai, denomina-se (iuga), e mãe denomina (muga). É 

importante ouvir os conselhos das famílias: falarem primeiro a língua materna, conhecer quem são as 

grandes lideranças e os xamãs que também são conhecidos como “Pajé Boe-Bororo”, que são 

conheceres das histórias, mitos e lendas do povo Boe-Bororo. As meninas são acompanhadas pelas 

mães, que ensinam a produzir cestas grandes e pequenas (kadarabo), bandejas grandes e pequenas 

 
2 Na verdade, parte do povo Boe Bororo, porque há  Bororo em outras aldeias, em outras regiões de MT. 

 



Shirlene Rohr de Souza; Fernando Kudoro Bororo; Sílvia de Fátima Pilegi Rodrigues; Tatiane Silva Santos 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025007, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

15 

(bakukurireu, bakubiagareu), banico (parikiboto), esteira (kodo), e a preparar alimentos e bebidas 

típicas, fazer pinturas faciais e corporais, com vários significados e simbologias, etc.  

Junto a pais e familiares, as crianças aprendem o essencial: andar, falar, identificar 

objetos. Na casa, elas aprendem as primeiras palavras, iuga (pai) e muga (mãe), repetindo um 

fenômeno universal: o estabelecimento de uma conexão duradoura de afeto entre as crianças e 

seus pais e familiares; essa relação define o tipo de afeto que os ligará, no percorrer da vida, 

aos pais, aos irmãos, aos avós, aos parentes. Para além, da língua materna, no espaço familiar, 

a criança ouve conselhos e é orientada a respeitar as leis de seu povo e suas histórias e prestar 

atenção em seus líderes, conhecidos como “Pajé Boe-Bororo”, e seus xamãs. 

Os afazeres constituem outro grupo de aprendizagens que ocorre na casa da família. O 

relato destaca o papel das mulheres, mostrando que as meninas, assim como suas mães, avós e 

as mulheres da aldeia, desenvolvem atividades ligadas ao universo da produção de utensílios e 

objetos. Pode-se indicar ao menos três tipos de atividades aprendidas dentro da casa dos pais: 

artesanato, preparo de alimentos e arte corporal. 

Pelo artesanato tem-se a produção de objetos necessários para o cotidiano, tais como 

cestas (kadarabo), bandejas grandes e pequenas (bakukurireu, bakubiagareu), banico 

(parikiboto), esteira (kodo). Também o manejo e o preparo de alimentos são aprendizados 

iniciais da casa. Outro grupo de atividades está relacionado à espiritualidade e a simbologias, 

que envolvem a arte de pintar e enfeitar o corpo. Com tais exercícios, as crianças estão sendo 

preparadas para outras aprendizagens, na Casa Central (Baito). 

Essas primeiras aprendizagens na casa dos pais desenvolvem-se dentro de um espaço 

de afeto e cuidados específicos para as crianças. Junto aos pais, elas são preparadas para uma 

outra etapa de aprendizagem, em ambiente coletivo, fora da casa, onde devem ser iniciadas em 

outras dimensões de saberes; nesse lugar seus guias não serão os familiares, mas os líderes da 

comunidade. 

 

Segundo espaço educacional:  Baito, a casa central 

 

Na cultura do povo Boe-Bororo, o aprendizado das tradições, dos segredos das matas e 

dos mistérios do cosmo é realizado de forma comunitária, em um espaço de formação bem 

diferente da casa familiar, Baito, a casa central, lugar onde os pequenos indígenas aprendem a 

conviver com outras crianças e entram em contato com a história e a memória de seu povo; elas 



Mitos, saberes ancestrais e escolarização: paradoxos culturais no cotidiano do povo Boe-Bororo - 
Aldeia Córrego Grande 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025007, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

16 

são orientadas pelos líderes, com os quais aprendem formas de respeito aos ritos e às cerimônias 

dos Boe-Bororo. 

 

O segundo espaço é a casa central que se denomina (Baito), onde concentram-se os conhecedores e 

sábios da cosmologia tradicional do povo Boe-Bororo e dessa forma se possa identificar a divisória na 

casa central: metade que pertence ao clã-Tugarege e outra metade que pertence ao clã-Ečerae; e o pátio 

da aldeia onde se encontram vários líderes e os principais chefes de cada um dos clãs (Tugarege e 

Ečerae). Tugarege é a metade que pertence ao lado Norte e outra metade que pertence ao lado Sul é o 

Ečerae.  

 

O Baito representa um primeiro distanciamento da criança da casa dos pais. Trata-se 

dos primeiros passos em direção à emancipação pessoal, uma independência importante para a 

formação de novas gerações, dentro das tradições do povo. O espaço do Baito é conduzido por 

líderes, “os conhecedores e sábios da cosmologia tradicional do povo Boe-Bororo”, os quais 

ensinam às crianças fundamentos importantes da natureza; ali, elas aprendem a relacionar o 

movimento dos cosmos aos acontecimentos da terra: as chuvas, as colheitas, os animais. 

A divisão do povo Boe-Bororo da aldeia Córrego Grande em clãs (Tugarege e Ecerae), 

parece estar relacionada a uma sabedoria ancestral, já indicada e discutida por Morgan (1976) 

e por Engels (2000), que tratam dos percursos históricos que levaram à formação das famílias 

tais como se configuram na atualidade. 

Morgan (1976, p. 14) defende a ideia de que o processo foi por etapas: “Os factos 

provam a formação gradual e o desenvolvimento posterior de certas ideias, certas paixões, 

certas aspirações”. Para o antropólogo, algumas invenções e descobertas foram determinantes 

na formação das sociedades organizadas em famílias monogâmicas, que se estruturaram a partir 

de critérios de consaguinidade (grau de parentesco): “No que se refere à família, as etapas do 

desenvolvimento manifestam-se no sistema de consanguinidade e de afinidade e nos costumes 

relativos ao casamento” (Morgan, 1976, p. 15). A organização do povo Boe-Bororo em dois 

clãs, metade clã-Tugarege e metade clã-Ečerae, sugere a adoção de um sistema arcaico, uma 

sabedoria que se perde para além de um tempo histórico. 

Assim, é possível que o Baito seja muito mais que uma casa de destinada a 

aprendizagens coletivas: ela bem pode ser um espaço de interações sociais importantes que 

encaminham a formação de novas famílias. No Baito, os líderes agem após um estágio 

importante na casa familiar, um estágio posterior àquele em que as crianças aprenderam a 



Shirlene Rohr de Souza; Fernando Kudoro Bororo; Sílvia de Fátima Pilegi Rodrigues; Tatiane Silva Santos 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025007, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

17 

identificar os parentes e o tipo de afeto que guardam em relação a eles: mãe, pai, irmão, irmã, 

avós, tios, primos. Os afetos, no espaço do Baito, ganham novos horizontes. 

 

Terceiro espaço educacional: a escola da aldeia 

 

Finalmente, o terceiro espaço de aprendizagem, constituído desde a década de 1970: a 

escola da comunidade, onde acontece a iniciação da criança na educação secular, na qual o 

processo de aprendizagem concentra-se em um ensino fundamentado em um currículo baseado 

em parâmetros nacionais. Muitas questões são importantes nesse ambiente, como aponta o 

pesquisador Pariko Ekureu (2021, p. 15): 

Os processos de ensino-aprendizagem indígena não podem obedecer a um currículo 

comum ao dos brancos e nem comum a todas as etnias indígenas, porque cada povo 

tem suas particularidades, que devem ser levadas em conta na elaboração do currículo 

escolar. É preciso também levar em conta o currículo básico da escola dos brancos 

porque é importante saber as coisas que eles sabem para dialogamos sobre nossos 

direitos, e para ajudar a construir políticas públicas que possam ser favoráveis aos 

povos indígenas. 

A educação indígena deve considerar as especificidades de cada espaço e das 

necessidades de cada povo. As vantagens da educação escolar na comunidade, que seriam parte 

dos benefícios sociais relacionados à presença da escola dentro da comunidade, implicam 

sacrifícios culturais. Alguns problemas estão muito bem demarcados, destacando-se abaixo 

uma situação que envolve alunos, professores e pais: 

Após isso, sérios problemas acontecem na comunidade: falta de professores, que não param na aldeia 

para lecionar e outra vezes os alunos são forçados na escrita em língua português e matemática. A 

escola é distante da comunidade ou mesmo dos pais, havia muito castigos para os alunos que tinham 

muita dificuldade de aprender. 

Considerando as reflexões de Pariko Ekureu (2021, p.15), essa situação inicial das 

escolas nas comunidades indígenas tem base em um sistema problemático, podendo-se destacar 

dois inconvenientes: a mentalidade de que uma escolarização comum constitui uma solução nas 

relações culturais; e a associação entre Língua Portuguesa e progresso, tendo como 

consequência direta o enfraquecimento das línguas indígenas. Dentro do espaço escolar, no 

entanto, o embate entre os conhecimentos impostos pelas estruturas monovalentes, que 

dominam a educação escolar, impulsiona o quadro de evasão que persiste ainda na atualidade, 



Mitos, saberes ancestrais e escolarização: paradoxos culturais no cotidiano do povo Boe-Bororo - 
Aldeia Córrego Grande 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025007, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

18 

mesmo em um cenário diferente, em que já não ocorrem os castigos físicos e os professores são 

indígenas. 

Uma outra questão levantada, “os alunos são forçados na escrita em língua portuguesa 

e matemática”, é muito sensível, pois parece colocar sob avaliação o trabalho docente e não é 

esse o caminho desta reflexão, mas outro: o embate cultural latente no interior de cada 

estudante, que internamente sabe que está em meio a uma batalha entre culturas. A Língua 

Portuguesa e a Matemática são disciplinas que, de alguma forma, representam um 

conhecimento relacionado à cultura dominante. A realidade apresentada não é de um 

intercâmbio entre a Língua Portuguesa e o Boe Wadaru, mas simplesmente de uma relação em 

que a Língua Portuguesa é o centro do processo de aprendizagem, fator que necessariamente 

causa diversos problemas. No caso da Matemática, é preciso considerar que muitos dos 

princípios dessa disciplina não têm aplicação prática para as culturas indígenas, que 

construíram, ao longo dos séculos e a partir de diferentes parâmetros, suas próprias formas de 

conhecimento e de calcular o mundo. 

Dirigida a professores e professoras, a carta introdutória do Programa Parâmetros em 

Ação de Educação Escolar Indígena (2002) é assinada por Paulo Renato Souza, então Ministro 

da Educação, que afirma: “A ideia central deste Programa é favorecer a leitura compartilhada, 

o trabalho conjunto, a reflexão solidária, a aprendizagem em parceria”. 

Embora a ideia de parceria pressuponha um par em igual condições de 

compartilhamento, as trocas culturais não são estabelecidas em parâmetros equivalentes, já que 

os documentos oficiais não preveem ensino de línguas indígenas nas escolas (ensinam inglês, 

para atender a uma demanda imperialista-capitalista). Neste panorama, portanto, as trocas 

linguísticas e culturais são muito desiguais. 

A imposição da Língua Portuguesa (oficial para todos os brasileiros; materna para a 

maioria dos brasileiros, mas não para os povos indígenas, bem como para outras comunidades 

de imigrantes) para as crianças indígenas causa desinteresse pelas línguas originárias-maternas, 

consequentemente por suas tradições e suas culturas. De certa forma, essas crianças pressentem 

que o outro idioma, a Língua Portuguesa, é mais promissor para seu acolhimento na sociedade 

brasileira. Trata-se, pois, de um dilema, sobre o qual a antropóloga Bruna Franchetto (2008, p. 

32) comenta: 

Há hoje em dia um consenso difuso quanto ao poder de cura de programas de 

educação escolar em língua indígena diante dos males causados por uma prática 

ineficaz quando se trata de garantir direitos “universais” às populações indígenas e 



Shirlene Rohr de Souza; Fernando Kudoro Bororo; Sílvia de Fátima Pilegi Rodrigues; Tatiane Silva Santos 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025007, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

19 

que condena sumariamente as línguas nativas ao desaparecimento. Os personagens 

em jogo não concordam, todavia, quanto à natureza desses males e quanto aos 

resultados que se querem da cura. As diferentes propostas de ortografia e as variadas 

representações sobre o significado de letras ou grafemas tornam-se espelhos de 

ideologias em confronto. 

Como instituição oficial de uma cultura dominante, a escola serve aos propósitos de 

uma ordem que já está estabelecida, vigente e atuante e, sendo assim, sua presença no interior 

das aldeias reforça o debate sobre conflitos vivenciados na aldeia Boe-Bororo do Córrego 

Grande, relacionados à escolarização das crianças indígenas: o uso da Língua Portuguesa como 

instrumento de dominação dos povos originários. Sobre isso, Franchetto (2008, p. 54) tece um 

comentário contundente, ao iniciar sua discussão sobre o contato entre uma cultura que domina 

um sistema de escrita e outra cultura ágrafa:  

Entre as experiências mais marcantes da história do encontro entre populações 

indígenas e colonizadores estão a descoberta, a entrada, a aquisição e o impacto da 

escrita, com seus inevitáveis corolários: alfabetização, letramento e escolarização. 

Instrumentos delicados e ao mesmo tempo poderosos nas mãos dos agentes 

“civilizadores”, essas experiências operam mudanças significativas nas sociedades 

indígenas. Pouco se tem refletido sobre este tema no âmbito da história dos povos 

indígenas no Brasil e pouco se tem ouvido o que os índios dizem e contam sobre ele. 

Essas discussões indicam que os líderes indígenas compreendem a importância da 

escola na aldeia Córrego Grande, pois ela representa inclusão social para as crianças de seu 

povo. Porém, ao mesmo tempo, nota-se a preocupação (muito pertinente) com a preservação 

das tradições, frente ao processo de distanciamento das crianças de sua cultura, a começar pelo 

idioma. Ainda que esta reflexão seja direcionada ao povo Boe-Bororo, a questão não é 

localizada, é geral, repetindo-se em outras aldeias, com outras nações originárias, e tem 

motivado perguntas polêmicas em relação à escolarização de crianças indígenas. Não se trata 

defender a não escolarização, mas tornar esse processo em um intercâmbio cultural, com 

proveitos de todas as partes envolvidas. 

A despeito de todos os problemas, dificuldades e polêmicas, a escola na aldeia Córrego 

Grande, é defendida e preservada, mantendo o diálogo intercultural aberto, em constante 

interlocução. Outros aspectos são notados na escola da aldeia: 

Atualmente, temos duas preocupações principais: a primeira é a evasão escolar dos alunos/as da escola 

indígena, quanto para estudarem na escola de não indígena do estado e município, totalizando trinta e 

cinco (35) alunos e alunas nos anos de 2024. A segunda preocupação de todos na comunidade da aldeia 

Córrego Grande é o fato de que os alunos iniciam seus estudos em outras escolas desde a fase de Ensino 

Infantil, não considerando a prioridade de estudar na própria escola indígena.  



Mitos, saberes ancestrais e escolarização: paradoxos culturais no cotidiano do povo Boe-Bororo - 
Aldeia Córrego Grande 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025007, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

20 

De uma maneira geral, a evasão escolar constitui uma preocupação importante no Brasil, 

relacionada, principalmente, à desigualdade social; nas escolas aldeãs, os problemas são 

interseccionalizados em decorrência de diferenças culturais marcantes, a começar pelo idioma, 

o qual, no embate, prevalece a lógica da língua dominante. Agostinho Eibajiwu (2021, p. 33), 

em entrevista, recupera memórias sobre um período em que viveu no internato: 

Daí quem acabava a tarefa ia embora dormir. Nós tinha horário. Mas quem acabasse 

antes do horário ia dormir. Não contava bakaru. Não tinha aula de língua bororo, agora 

que tem. Porque Bororo era uma aula que os Bororo não gostavam não, não queriam 

que tivesse, os pais não queriam, porque eles queriam igualar, queriam fazer com que 

a linguagem, fosse uma linguagem única o português acabasse com linguagem bororo, 

não tinha aula de Bororo. 

Não se trata de condenar as políticas educacionais de inclusão das crianças indígenas no 

sistema de ensino, mas, sim, de problematizar alguns aspectos relacionados aos efeitos dessas 

iniciativas que, em seu fundo histórico, colocam culturas diferentes em uma arena de lutas 

(Bakhtin, 1995, p. 46), em condições muito desiguais; essa arena é muito propensa às 

conveniências do discurso oficial, moldado no pensamento colonizador. 

 

Considerações finais 

 

Conforme o Referencial Curricular Nacional3, a educação escolar indígena opera em 

todo o Brasil, mas a maior parte da população atendida está localizada na Amazônia Legal. 

Essas escolas devem garantir que o ensino respeite e valorize as identidades dos povos 

originários, de forma que a cultura e os conhecimentos ancestrais sejam valorizados; elas estão 

presentes em todo o território nacional e têm provocado muitas discussões sobre as 

consequências reais da introdução dessas escolas nas aldeias indígenas, onde pelas 

metodologias e abordagens utilizadas, muitas vezes atuam como um corpo estranho, mesmo 

que muito bem acolhidas pelas comunidades. 

As relações que se estabeleceram ao longo de séculos entre as culturas originárias dos 

povos do Brasil (com suas diversas línguas, crenças e práticas) e a cultura do colonizador (com 

sua língua, religião e ambições) foram baseadas no extermínio (tentativas) dos povos 

originários, na apropriação de suas terras (consequentemente de suas riquezas) e na tentativa de 

 
3 Disponível em: http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/1999/pceb014_99.pdf. Acesso em: 20. abril.2025 

http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/1999/pceb014_99.pdf


Shirlene Rohr de Souza; Fernando Kudoro Bororo; Sílvia de Fátima Pilegi Rodrigues; Tatiane Silva Santos 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025007, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

21 

epistemicídio, termo utilizado por Sueli Carneiro (2023) para descrever os processos de 

eliminação dos saberes produzidos pelas populações historicamente marginalizadas.  

No embate, as culturas indígenas foram encontrando meios de sobrevivência, 

interagindo com a cultura do colonizador. A escolarização é um instrumento de poder que serve, 

no final das contas, aos dois lados: os povos indígenas conseguem garantir que suas crianças 

sejam alfabetizadas e escolarizadas, permitindo-lhes inclusão social; o poder instituído mantém 

o controle sobre os povos originários. 

Considerando a desigualdade da luta, pode-se dizer que os povos indígenas conseguem 

ainda resistir e sobreviver, por meio de defesa corajosa de sua cultura. Apesar de todos os 

dispositivos de dominação contra as culturas indígenas, elas ainda conseguem resistir, como 

resistem (durure kimo) os Boe-Bororo. 

 

 

Referências 

ADORNO, T. W. O ensaio como forma. In: Notas de literatura I. Tradução e apresentação de 

Jorge M. B. de Almeida. São Paulo: Duas Cidades; Editora 34, 2003. – Coleção Espírito Crítico 

BAKHTIN, Mikhail. Marxismo e filosofia da linguagem. Prefácio: Roman Jakobson; 

introdução: Marina Yaguello; tradução: Michel Frateschi Vieira. 7a ed. São Paulo, Hucitec, 

1995. 

BRASIL. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Indígena. Em: Brasil. 

Ministério da Educação. Diretrizes Curriculares Nacionais Gerais da Educação Básica. 

Ministério da Educação. Secretaria de Educação Básica. Diretoria de Currículos e Educação 

Integral. Brasília: MEC, SEB, DICEI, 2013. p. 374-415. 

BRASIL. Parâmetros em Ação de Educação Escolar Indígena. Organização Luís Donisete 

Benzi Grupioni. – Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de Educação Fundamental/2002. 

CARNEIRO, S. Dispositivo de racialidade: a construção do outro como não ser como 

fundamento do ser. Rio de Janeiro: Zahar, 2023. 

ELIADE, M. Mito e realidade. Tradução Pola Civelli. São Paulo: Perspectiva, 2011. 

ENGELS, F. A origem da família, da propriedade privada e do Estado. Tradução de 

Leandro Konder. 15. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2000. 

FRANCHETTO, B. A guerra dos alfabetos: os povos indígenas na fronteira entre o oral e o 

escrito. Mana - estudos de Antropologia Social – URRJ, 2008. Disponível em: 

https://www.researchgate.net/publication/250029668_A_guerra_dos_alfabetos_Os_povos_ind

igenas_na_fronteira_entre_o_oral_e_o_escrito. Acesso em: em 28. abril.2025. 

HAKIY, T. Literatura indígena – a voz da ancestralidade. In: DORRICO, Julie; DANNER, 

Leno Francisco; CORREIA, Heloisa Helena Siqueira; DANNER, Fernando (Orgs.). 

Literatura indígena brasileira contemporânea: criação, crítica e recepção. Porto Alegre, RS: 

Editora Fi, 2018, p. 37-38. Disponível em: 

https://www.researchgate.net/publication/250029668_A_guerra_dos_alfabetos_Os_povos_indigenas_na_fronteira_entre_o_oral_e_o_escrito
https://www.researchgate.net/publication/250029668_A_guerra_dos_alfabetos_Os_povos_indigenas_na_fronteira_entre_o_oral_e_o_escrito


Mitos, saberes ancestrais e escolarização: paradoxos culturais no cotidiano do povo Boe-Bororo - 
Aldeia Córrego Grande 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025007, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

22 

https://www.editorafi.org/_files/ugd/48d206_093effa656194602b2bb25561277a65d.pdf 

Acesso: 02 jul. 2025. 

ISAAC, P. A. M. Drama escolar indígena BOÉ BORORO. Cuiabá, EDUFMT, 2004. 

JECUPÉ, K. W. A terra dos mil povos - história indígena do Brasil contada por um índio. 

São Paulo: Peirópolis, 2020. 

KAMBEBA, M. W. Literatura indígena: da oralidade à memória escrita. In: DORRICO, J.; 

DANNER, L. F.; CORREIA, H. H. S.; DANNER, F. (Orgs.). Literatura indígena brasileira 

contemporânea: criação, crítica e recepção [recurso eletrônico]. Porto Alegre, RS: Editora Fi, 

2018, p. 39-44. 

MCLUHAN, M. Os meios de comunicação como extensões do homem. 18 ed. Tradução de 

Décio Pignatari. São Paulo: Cultrix, 2009. 

MORGAN, H. L. A sociedade primitiva (vol 1). Tradução de Maria Helena Barreiro Alves. 

13. ed. Lisboa: Presença; São Paulo: Martins Fontes, 1976. 

MUNDURUKU, D. As serpentes que roubaram a noite e outros mitos. Ilustrações das 

crianças Munduruku da aldeia Katõ. São Paulo: Peirópolis, 2001. – Col. Memórias Ancestrais: 

Povo Munduruku. 

PARIKO EKUREU, L. L. L. Boe Joruduwa Boe Ero / A educação Bororo e o Bakaru. 2021. 

Dissertação (Mestrado em Humanidades, Direitos e Outras Legitimidades) - Faculdade de 

Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2021. 

doi:10.11606/D.8.2021.tde-23052022-161322. Acesso em: jul. 2025. 

 
Licença de Uso 

Licenciado sob Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional (CC 

BY-NC-ND 4.0). Esta licença permite compartilhar, copiar, redistribuir o manuscrito em qualquer meio 

ou formato. Porém, não permite adaptar, remixar, transformar ou construir sobre o material, tampouco 

pode usar o manuscrito para fins comerciais. Sempre que usar informações do manuscrito dever ser 

atribuído o devido crédito de Autoria e publicação inicial neste periódico.   

 
 

 

Recebido em 13 de julho de 2025 

Aprovado em 20 de agosto de 2025 

Publicado em 03 de setembro de 2025 

 

https://www.editorafi.org/_files/ugd/48d206_093effa656194602b2bb25561277a65d.pdf

