
 
  

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025008, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

1 

 

A força da tradição na voz e nas mãos das mulheres Kariri-Xocó: a 

cerâmica como epistemologia indígena 

 

The power of tradition in the voices and hands of Kariri-Xocó women: 

ceramics as indigenous epistemology 

 

 

Nhenety Kariri-Xocó 

Pesquisador Kariri-Xocó 

Email: nhenety.indiosonline@gmail.com 

Orcid: https://orcid.org/0009-0009-2030-8102. 

 

Elizabete Costa Suzart  

Doutora em Crítica Cultural pela Universidade do Estado da Bahia (UNEB) 

Email: bsuzart17@gmail.com 

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-7354-8216 

 

Denize de S. Carneiro 

Doutoranda em Linguística pela Universidade de Brasília (UnB) 

Professora na Universidade Federal do Oeste do Pará (UFOPA 

Email: denizesc10@gmail.com  

Orcid: https://orcid.org/0000-0003-0980-8359 

 

RESUMO 

 

Este artigo apresenta um relato de vivências junto às louceiras Kariri-Xocó, ceramistas 

indígenas de Porto Real do Colégio (AL), cujas mãos moldam não apenas potes, mas também, 

memórias, afetos e modos de vida. A escrita emerge, a partir de uma disciplina do Programa de 

Pós-Graduação em Crítica Cultural da UNEB, Campus II, Alagoinhas, que estimulou uma 

articulação entre experiências pessoais e pesquisa etnográfica. O texto entrelaça escutas 

sensíveis, observações e reflexões com saberes ancestrais transmitidos oralmente e 

corporificados na prática ceramista, especialmente, no processo do “bolo de barro”, tradição 

que resiste ao tempo e à homogeneização cultural. Como expressão de resistência e 

continuidade, propõe-se a aplicação da metodologia Poteca, uma “biblioteca oral construída 

mailto:nhenety.indiosonline@gmail.com
https://orcid.org/0009-0009-2030-8102
mailto:bsuzart17@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-7354-8216
mailto:denizesc10@gmail.com


A força da tradição na voz e nas mãos das mulheres Kariri-Xocó: a cerâmica como epistemologia indígena 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025008, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

2 

com potes”, como estratégia educativa, lúdica e política, capaz de ativar memórias, valorizar a 

cultura indígena e convocar as novas gerações à reinvenção da tradição. 

 

Palavras-chave: Ceramistas Kariri-Xocó; Artes tradicionais; Memória ancestral; Poteca; 

Resistência cultural. 

 

ABSTRACT 

 

This article presents an account of experiences with the Kariri-Xocó potters, indigenous 

ceramists from Porto Real do Colégio (AL), whose hands shape not only pots, but also 

memories, affections, and ways of life. The writing emerges from a course in the Graduate 

Program in Cultural Criticism at UNEB, Campus II, Alagoinhas, which encouraged a 

connection between personal experiences and ethnographic research. The text intertwines 

sensitive listening, observations, and reflections with ancestral knowledge transmitted orally 

and embodied in the practice of pottery, especially in the process of “clay cake,” a tradition that 

resists time and cultural homogenization. As an expression of resistance and continuity, the 

application of the Poteca methodology, an “oral library built with pots,” is proposed as an 

educational, playful, and political strategy capable of activating memories, valuing indigenous 

culture, and calling on new generations to reinvent tradition. 

 

Keywords: Kariri-Xocó potters; traditional arts; ancestral memory; Poteca; cultural resistance. 

 

PALAVRAS INICIAIS  

 

“Barro é vida!”, afirma Rita de Cássia Pankararú (Gerlic, 2012), evocando a sabedoria 

de sua mãe e avó, mulheres que moldaram não apenas potes, mas também, histórias, afetos e 

modos de existência. Essa frase sintetiza o espírito deste trabalho: reconhecer, valorizar e 

perpetuar os saberes ancestrais das mulheres Kariri-Xocó, especialmente, aqueles expressos na 

arte cerâmica e na tradição oral. 

Às margens do Rio São Francisco, em Porto Real do Colégio-AL, essas mulheres 

transmitem, entre gerações, práticas ligadas ao trabalho com o barro. A confecção das peças, 

realizada, sobretudo, entre outubro e dezembro, envolve um processo coletivo que inclui a 

extração da matéria-prima e o canto de Rojões1, cantos tradicionais que acompanham os 

trabalhos coletivos, por meio da oralidade ritmada, saberes compartilhados e vínculos 

 
1 Esses cantos são típicos do trabalho feminino, geralmente, executados em dupla ou em dois grupos, nos quais 
uma pessoa “puxa” o canto e a outra responde. Contudo, eles também aparecem em contextos coletivos 
masculinos, como na construção de casas, na roça ou na batida do feijão (atividade de retirada da casca do 
feijão). Até o momento, nas vivências com as louceiras, os cantos de Rojões observados são de autoria feminina. 
Para conhecer mais, consulte o blog: https://kxnhenety.blogspot.com/2012/12/contos-mutirao-kariri-xoco.html 
 
 

https://kxnhenety.blogspot.com/2012/12/contos-mutirao-kariri-xoco.html


Nhenety Kariri-Xocó; Elizabete Costa Suzart e Denize de S. Carneiro 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025008, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

3 

comunitários. Técnica, espiritualidade e pertencimento se entrelaçam nesse fazer, que 

historicamente tem servido tanto ao sustento das famílias quanto à afirmação identitária 

(Santana, 2021). 

O termo “louceiras”, amplamente utilizado para designar essas ceramistas, carrega uma 

história de imposição e deslocamento simbólico. Embora permaneça em uso por força do hábito 

e reconhecimento local, inclusive entre indígenas, as mulheres Kariri-Xocó têm plena 

consciência das implicações coloniais que ele carrega. Em suas falas e vivências, questionam 

criticamente essa nomeação, sem deixar de ressignificar o ofício em sua prática cotidiana como 

expressão de resistência, memória e continuidade cultural. 

Mesmo, originalmente, reconhecidas como ceramistas, passaram a ser chamadas de 

“louceiras” com a chegada dos jesuítas e, posteriormente, por agentes do governo imperial no 

século XIX. A palavra deriva de louça, termo europeu que designa cerâmicas utilitárias voltadas 

ao uso doméstico e à comercialização. No contexto colonial, essa terminologia foi imposta às 

práticas indígenas, desconsiderando suas dimensões rituais, cosmológicas e educativas. O 

barro, elemento sagrado, segundo a cosmologia Kariri-Xocó, foi reduzido à louça, apagando 

camadas importantes de sua complexidade simbólica e espiritual. Ainda, assim, as ceramistas 

reinterpretam o ofício, reafirmando sua identidade como artesãs da memória. 

Este texto busca visibilizar o protagonismo feminino Kariri-Xocó nas artes tradicionais, 

com foco na prática do “bolo de barro”, tradição ancestral que resiste ao tempo e às pressões 

da homogeneização cultural e linguística, intensificadas pela mundialização da economia e das 

tecnologias da informação. 

As mãos das ceramistas revelam mais do que técnica, revelam cosmovisões, ritmos de 

vida e formas próprias de conhecimento, transmitidos entre gerações. Fortalecer esses saberes 

é contribuir para a permanência de uma epistemologia ancestral. Propomos, assim, um 

movimento que invista na criação de uma “biblioteca oral” construída, a partir dos potes, 

reconfigurando a metodologia da Poteca como ferramenta de resistência, educação e 

continuidade cultural. 

A motivação para este registro nasceu na disciplina Memória, Identidade e Narrativa 

de Si, do Programa de Pós-Graduação em Crítica Cultural (PÓS-CRÍTICA/UNEB), cursada por 

uma de nós. A proposta de escrita, que articulasse memórias pessoais e pesquisa etnográfica, 

foi compartilhada com um intelectual indígena Kariri-Xocó e com uma colega envolvida na 



A força da tradição na voz e nas mãos das mulheres Kariri-Xocó: a cerâmica como epistemologia indígena 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025008, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

4 

luta junto aos povos originários. Dessa partilha emergiram reflexões, lembranças e escutas que 

entrelaçam vivência e pesquisa.  

O que aqui apresentamos é mais do que um relato acadêmico, é uma travessia afetiva e 

política, vivida entre os anos de 2022 e 2023. Entre potes, cachimbos e canções, a memória e o 

gesto assumem papel central na escuta das tradições femininas que moldam saberes e 

pertencimentos. 

O artigo está organizado em três seções, além destas palavras iniciais e das palavras 

finais. Na primeira, exploramos nossa experiência pessoal como travessia afetiva e política. Na 

segunda, apresentamos o fazer cerâmico como prática de resistência e expressão de uma 

epistemologia indígena. Por fim, na terceira seção, abordamos a Poteca como proposta 

metodológica e pedagógica, que transforma o pote em espaço de escuta, narrativa e 

continuidade cultural. 

 

O pote que desperta, a moringa que lembra, o cachimbo que convoca: memórias e 

tradições femininas 

A narrativa de experiências, neste trabalho, não é apenas um recurso metodológico; é 

também um gesto de escuta, pertencimento e reverência à memória ancestral, que entrelaça 

corpos com vozes, objetos e rituais que atravessam gerações. Cada encontro vivido no 

componente curricular Memória, Identidade e Narrativa de Si reativava lembranças de infância 

como se fossem lampejos de uma memória ancestral. A sala de aula tornava-se um terreiro de 

partilha, onde nossas subjetividades ganhavam forma na fala, no silêncio e na escuta coletiva. 

As (auto)biografias emergiam não como relatos isolados, mas como travessias compartilhadas, 

em que memórias individuais se embaralhavam com narrativas de outros tempos e de outras 

gentes, muitas delas vinculadas à ancestralidade. Nesse processo, a narrativa não atua apenas 

como instrumento de expressão, mas como espaço de constituição do sujeito, o lugar onde a 

história de vida se realiza (Delory-Momberger, 2012). 

Nesse entrelaçamento entre memória e escuta, revelaram-se os valores simbólicos do 

cachimbo, do pote, da talha, da moringa e das mulheres que os tocaram. O gesto de pitar o 

cachimbo, aprendido em nossa vivência com o povo Kariri-Xocó de Alagoas, passou a ser 

praticado com naturalidade e respeito em diferentes momentos da vida, não apenas como 

costume, mas como ritual de escuta. A fumaça, que desenhava caminhos no ar, parecia também 

invocar os caminhos da memória. Ao redor do cachimbo aceso, especialmente, na aldeia, as 



Nhenety Kariri-Xocó; Elizabete Costa Suzart e Denize de S. Carneiro 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025008, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

5 

conversas fluíam com mais profundidade, e as lembranças da infância, as histórias contadas 

pelos pais e pelos mais velhos retornavam como se sempre estivessem à espera da fumaça para 

se manifestar. 

Esse rito de escuta atravessou até mesmo a relação com a mãe de uma das autoras deste 

trabalho. Inicialmente, resistente, ela passou a compreender o cachimbo como parte de um 

processo íntimo de reconexão com o sagrado. Um dia, sentadas sob o frondoso pé de jamelão 

no quintal da casa, ela perguntou com ternura: “Cadê o nosso amigo cachimbo?”. Era maio de 

2022, logo após o Dia das Mães. Ao aspirar o cheiro do fumo de rolo, abriu-se a comporta da 

memória olfativa, vieram à tona lembranças da Fazenda Pimenteira, onde cresceu, o avô 

Venceslau de Almeida, conhecido como “Capitão do Fumo”, e o bisavô, Major Ascenio de 

Almeida, cujo título, assim como o de Capitão, não se referia a patentes militares, mas a 

distinções herdadas e associadas ao comércio do fumo, possivelmente, trazidas de Portugal no 

século XVIII.  

Ela narrou as imagens que surgiam com a fumaça do cachimbo, os fardos de fumo 

espalhados na sala, os trabalhadores selecionando folhas de primeira e segunda qualidade, os 

pacotes preparados para serem despachados para Salvador. “Quando os trabalhadores das 

cidades vizinhas chegavam carregados de fumo, meu avô comandava a organização e 

distribuição da carga”, contou, trazendo à tona histórias inéditas da família. E concluiu, surpresa 

consigo mesma, “Foi o cheiro do fumo!”. A partir desse momento, compreendemos que o que 

se fazia presente não era apenas um ritual, mas uma convocação da memória sensorial e afetiva, 

uma reativação do tempo vivido por meio do cheiro, da fala e do silêncio compartilhado. 

A conversa seguiu como um fio que não se rompe. Ela falou também dos objetos 

herdados de sua avó, o pote de barro e a talha para armazenar água. A cada detalhe, o paninho 

bordado, o copo de esmalte exclusivo, o cuidado com as mãos lavadas, desenhava-se uma ética 

do cuidado, uma pedagogia do cotidiano, onde a ancestralidade feminina se manifestava.  

Esses objetos, carregados de memória e afeto, atravessaram décadas e resistiram à 

substituição por utensílios modernos. São testemunhos materiais de uma pedagogia do cuidado, 

onde o gesto cotidiano revela valores éticos e espirituais transmitidos entre mulheres. Mesmo 

depois de já não terem tanto uso, permanecem guardados em silêncio, como relíquias que não 

podiam ser descartadas sem ferir o corpo da história. Quando a talha rachou, parecia que haviam 

arrancado um dos dedos de uma das mãos. E o pote, mesmo trocado por um filtro de barro com 

vela, continuou guardado, longe do olhar dos que não compreendem seu valor. 



A força da tradição na voz e nas mãos das mulheres Kariri-Xocó: a cerâmica como epistemologia indígena 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025008, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

6 

Foi nesse contexto que começamos a perceber que nosso vínculo com as ceramistas 

Kariri-Xocó não se iniciou com a pesquisa, mas já se anunciava em nossas infâncias. Os potes, 

moringas e talhas que habitavam nossas casas vinham, muitas vezes, das mãos dessas mulheres 

que chegavam à cidade em dias de feira, trazendo não apenas utensílios, mas também saberes, 

histórias e presenças que nos atravessavam. A cerâmica, ainda que silenciosa, já nos convocava 

como linguagem ancestral, por meio dos objetos que circulavam entre territórios e afetos. Esse 

contato precoce, vivido na região próxima dos territórios ancestrais Kariri-Xocó, moldou nossa 

sensibilidade e abriu caminho para a escuta que hoje sustenta este trabalho. 

Esses objetos, feitos por mãos de mulheres indígenas e passados de geração em geração, 

carregam em si mais do que utilidade, são repositórios de lembranças, de afetos e de modos de 

vida. Como afirma Calvet (2011, p. 72), “a pictoricidade manifesta-se em formas diversas: 

cerâmica, joias, tecidos, pinturas e grafismos trazidos no artesanato e no corpo indígenas, 

carregados de uma linguagem articulada”. O barro moldado por mãos de mulheres falava (e 

continua a falar) por meio dos gestos que o criam e do silêncio carregado de sentido que os 

sustenta. 

Recordamos ainda o “pau-de-arara”, caminhão que levava e trazia pessoas às feiras em 

Ribeira do Pombal e Caldas de Cipó às quartas-feiras, às quatro horas da manhã, e chegava por 

volta das quinze ou dezesseis horas, dependendo das condições das estradas de terra. A chegada 

desses visitantes, viajantes e comerciantes, era uma verdadeira festa. Vinham com (um pouco) 

de tudo no caminhão: desde os bêbados até as redes tecidas pelos indígenas Kiriri, potes, 

moringas, talhas, porcos, carneiros, frutas, patos, galinhas, perus, ovos e muito mais. 

De quinze em quinze dias, descia também a mãe do vizinho, Sr. Pedro Camilo, 

conhecido como Pedrão. Embora esse senhor parecesse mais um “caboclo” pela cor da pele e 

cabelos pretos e lisos, sua mãe, dona Maria, era uma indígena reservada, com cabelos grossos 

e olhos assustados, que só aceitava vir à cidade para tratar de um grave problema de saúde se 

ficasse na casa da família vizinha, pois dizia sentir-se melhor e mais à vontade. Ela trazia muitos 

produtos da roça e redes finamente feitas por ela. Contudo, para as crianças e jovens da 

vizinhança o que mais interessava eram suas histórias. 

Delory-Momberger (2012, p. 59) nos explica que é bastante comum associar a 

compreensão da narrativa do outro a uma atitude de empatia, que pressupõe nossa capacidade 

humana de partilhar os sentimentos, emoções e pensamentos de outra pessoa. Dona Maria era 

uma exímia contadora de causos, ora provocando arrepios, ora sustos, ora risos e gargalhadas. 



Nhenety Kariri-Xocó; Elizabete Costa Suzart e Denize de S. Carneiro 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025008, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

7 

Suas gesticulações e onomatopeias davam voz à onça, mostravam os passos ligeiros da raposa 

e imitavam até o uivo assustador do lobisomem. Suas performances eram impressionantes. 

Outras lembranças, também, emergem nesse fio narrativo, entre elas a de uma mulher 

conhecida como “Dona Índia”. Cega, de cabelos curtos e franja arredondada, percorria longas 

distâncias amparada por seu cassetete e carregando uma moringa, que a mãe de uma de nós 

sempre enchia com água e acolhimento. Dizia guardar documentos na bolsa preta presa ao peito 

e falava de seu povo, que vivia longe dali. Apesar do estranhamento das crianças, havia nela 

uma força serena e uma independência obstinada que deixavam marcas. Entre o fascínio e a 

resistência, sua figura expandia o mundo sensível de nossas infâncias, abrindo espaço para 

formas outras de existir, lembrar e pertencer. 

Essas memórias, reativadas na escuta e na escrita, revelam que nossas trajetórias já 

traziam em si marcas profundas de convivência e contato com os povos originários, como 

companheiros de vida, muito antes das investigações que hoje realizamos em conjunto. O 

vínculo não se iniciou na academia, mas no cotidiano de nossas infâncias, atravessadas por 

objetos, pessoas e histórias que anunciavam um pertencimento mais antigo. Como afirma 

Delory-Momberger (2012, p. 58), “o autobiógrafo representa para si sua vida como um todo 

unitário e estruturado com o qual relaciona os momentos de sua existência”. No nosso caso, a 

escrita de si é entrelaçada, feita de múltiplas vozes e percursos que se cruzam. 

Ao retomar essas experiências, a escrita se faz também travessia afetiva. A autobiografia 

transforma-se em gesto de humanização da pesquisa, e a escuta, antes voltada à própria história, 

amplia-se para acolher as histórias dos outros. Como lembra Bâ (2010, p. 168), “os primeiros 

arquivos ou bibliotecas do mundo foram os cérebros humanos”. Essa biblioteca viva, sustentada 

pelas vozes e mãos das mulheres Kariri-Xocó e por tantas outras mulheres das linhagens que 

nos formam, é onde este trabalho se inscreve. 

O cachimbo, o pote, a moringa, testemunhas silenciosas de nossa travessia, ativam 

lembranças, convocam histórias, criam pontes entre mundos. Entre a fumaça do fumo, o barro 

que conserva a água e os gestos que ensinam o cuidado, a tradição revela sua força como 

potência de continuidade. Essa travessia afetiva, moldada por memórias sensoriais e objetos 

carregados de ancestralidade, prepara o terreno para o mergulho no fazer cerâmico das mulheres 

Kariri-Xocó. É nesse entrelaçamento entre lembrança e gesto que a tradição ganha forma 

concreta, nas mãos que moldam, nos cantos que ecoam e nos potes que guardam histórias. 

 



A força da tradição na voz e nas mãos das mulheres Kariri-Xocó: a cerâmica como epistemologia indígena 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025008, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

8 

Moldando histórias, cantando memórias, tecendo resistências: a tradição nas mãos e na 

voz das louceiras Kariri-Xocó 

 

Nesta seção, mergulhamos no fazer cerâmico das louceiras Kariri-Xocó, compreendido 

não apenas como uma técnica artesanal, mas como uma epistemologia encarnada, uma 

linguagem ancestral que atravessa gerações de mulheres. 

Como aponta Calvet (2011), a pictoricidade não se limita a manifestações visuais 

isoladas. Cerâmica, joias, tecidos, pinturas e grafismos indígenas formam uma linguagem 

articulada, na qual cada objeto e gesto carrega sentidos e histórias que atravessam gerações. 

Essa linguagem é transmitida das avós às mães e destas às filhas, vivida como um círculo 

evolutivo, conforme explica Nhenety KX (2012, p.14): 

 
Para ser uma ceramista, a menina aprende com a mãe a arte de modelar o barro, as 

técnicas tradicionais de confeccionar potes e panelas e pintar os objetos. Mas a sua 

aprovação como ceramista é quando se torna adulta, dominando toda a arte e 

fechando, assim, o círculo da cerâmica. 

 

Essa transmissão de saberes é vivida de modo sensível e integral. Nossa observação 

sobre o fazer cerâmico revela que esses saberes não são transmitidos apenas por palavras, mas 

sobretudo, por gestos, olhares, cantos e silêncios. Arelaro e Cabral (2019), inspirando-se em 

Paulo Freire, apontam que os saberes populares não devem ser hierarquizados, mas 

reconhecidos em sua diversidade e potência transformadora. Para essas autoras, é justamente 

na escuta dos saberes do povo que se constrói uma pedagogia da liberdade, em que o 

conhecimento se manifesta no corpo e na prática cotidiana. O barro, nesse sentido, é também 

um educador, ensina a paciência, o cuidado, o tempo da escuta. 

Cada etapa do processo dessa arte tradicional, segundo os saberes do povo, é atravessada 

por conhecimentos diversos que emergem nos encontros entre gerações, desde a coleta da 

matéria-prima até a queima das peças. A cerâmica, nesse contexto, não é apenas um objeto 

utilitário ou artístico, mas expressão de memória, espiritualidade e continuidade cultural. Como 

mostra Santana (2021), no retrato etnográfico da ceramista Valdete da Silva (“Dé”), o barro é 

extensão do corpo: sua textura nas mãos, sua umidade sob o sol, sua transformação no fogo 

revela não apenas técnica, mas afeto e ancestralidade moldados ao longo de décadas. 

 

 

 



Nhenety Kariri-Xocó; Elizabete Costa Suzart e Denize de S. Carneiro 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025008, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

9 

                                      Imagem 1: Louceira Valdete da Silva - Dé  

 

 

 

 

 

 

 

 

Como lembra Candau (2012, p. 22), “o habitus depende da protomemória”. Ou seja, as 

disposições que orientam o fazer cerâmico, como o modo de moldar o barro, entoar o rojão ou 

preparar a queima, não são aprendidas apenas pela razão ou pela fala, mas incorporadas por 

meio da convivência, da repetição e da escuta sensível. A protomemória é essa memória 

anterior à linguagem, que vive no corpo e nos gestos, sustentando o saber ceramista como uma 

prática ancestral. O barro, nesse contexto, não é apenas matéria-prima, é corpo ancestral. Saber 

onde coletá-lo, como tratá-lo e moldá-lo é transmitido oralmente, em uma pedagogia do gesto 

e da presença. Essa tradição, muitas vezes invisibilizada pela cultura dominante, constitui 

resistência ao apagamento histórico e simbólico. 

A seguir, descrevemos as principais etapas do processo de produção da cerâmica 

tradicional Kariri-Xocó, destacando os sentidos e os saberes implicados em cada um deles. A 

fabricação geralmente ocorre entre os meses de outubro, novembro e dezembro, quando o clima 

favorece a secagem natural das peças e o ritmo da aldeia se alinha ao tempo do barro (Santana, 

2021). 

 

Coleta da matéria-prima 

Antes mesmo do início do trabalho com o barro, as jovens aprendem a interagir com a 

mãe terra. Essa etapa envolve sensibilidade para observar a geografia do território, sentir os 

cheiros, distinguir as cores e identificar a qualidade do barro ou argila. 

As ceramistas caminham em direção aos barreiros, locais de extração, nos morros, fumando a 

xanduca (cachimbo) e entoando rojões (que ativam a memória coletiva e convocam os 

Fonte: Camila Rangel, em 2025  



A força da tradição na voz e nas mãos das mulheres Kariri-Xocó: a cerâmica como epistemologia indígena 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025008, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

10 

ancestrais). Quando encontram as “veias da terra” (Santana, 2021), ou seja, o barro bom, 

utilizam enxadas para extrair os torrões. Com um balaio ou lata cheia, equilibram-na sobre a 

cabeça com o auxílio de uma rudia (rodilha) e retornam às suas casas.  

                       Imagem 2: Balaio que transporta torrões 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Preparação do barro 

Chegando em casa, as louceiras despejam os torrões num buraco previamente cavado. 

Intercalam essa etapa com as atividades domésticas, sentando-se no chão ou em bancos de 

madeira ou pedra. Os pedaços maiores são quebrados com as mãos ou com ferramentas simples. 

Depois de quebrado, o barro é molhado e coberto com lona ou saco para descansar. No 

dia seguinte, realiza-se a revista, isto é, a remoção de pedras, detritos e raízes. Depois, adiciona-

se areia peneirada, iniciando o preparo da liga. O tempo de repouso e a revista são essenciais 

para um “bolo de barro” com a textura ideal, ponto que não é medido por fórmulas, mas pela 

sensibilidade de escutar e sentir o barro. 

Amassamento  

Com o barro limpo e hidratado, inicia-se o amassamento, momento em que o corpo se 

alinha ao ritmo da terra. Para a confecção de potes, moringas, talhas ou porrões2, mistura-se à 

argila uma porção de areia peneirada (geralmente encontrada próximo às lagoas) para dar liga 

ao bolo de barro. Já para panelas, frigideiras e demais utensílios que vão ao fogo, utiliza-se o 

chamado “barro de panela”, um barro vermelho3 retirado do barreiro, ao qual se adiciona apenas 

um pouco de cinza e água para dar a liga. O equilíbrio entre os ingredientes é baseado no 

 
2 Plural de porrão, termo que, no contexto Kariri-Xocó, designa potes cerâmicos de grande porte, utilizados 
principalmente para armazenar água ou mantimentos no cotidiano das casas.  
3 Não se adiciona areia a esse tipo de barro, pois comprometeria a resistência da peça, podendo levá-la a rachar 
ou quebrar durante a queima. 

                 Fonte: Autoria própria, em 2022 



Nhenety Kariri-Xocó; Elizabete Costa Suzart e Denize de S. Carneiro 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025008, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

11 

conhecimento empírico das mulheres. A louceira Dé prefere realizar essa etapa com alegria, 

cantando e sorrindo, pois acredita que o barro “sente” quando a pessoa não está bem. Esse saber 

encarnado, que se manifesta no toque e escuta do material, corresponde ao que Catherine Walsh 

(2020) denomina “saber-pensar-fazer”: uma epistemologia insurgente que entrelaça corpo, 

território e memória como formas de resistência à colonialidade do saber. 

Modelagem das peças 

Com o “bolo de barro” no ponto ideal, inicia-se a modelagem, etapa em que cada 

utensílio ganha forma conforme sua função. Um prato raso chamado wereté serve de base, 

funcionando como torno manual, sustentando a peça enquanto as mãos desenham sua estrutura. 

As ceramistas iniciam os processos de frojar (forjar, levantamento das peças em formato 

cumprido) e embojar (modelagem das peças em formato arredondado) (Santana, 2021). Os 

gestos são precisos, mas não rígidos: cada curva carrega a memória de quem ensinou e de quem 

aprendeu.  

           Imagem 3: Jovens aprendendo a frojar e a borjar peças de cerâmica  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

          

 

As mais jovens observam atentamente as mãos das mais velhas, captando não apenas a 

técnica, mas o tempo do gesto, o silêncio do cuidado, a escuta do barro. Após essa etapa, as 

peças são deixadas para secar por dois dias. Quando enxutas, recebem a boca, parte superior 

que finaliza a forma e sela a identidade do objeto. 

 

 

Fonte: Yasmin Gomes de Souza, em março de 2022 

 

 



A força da tradição na voz e nas mãos das mulheres Kariri-Xocó: a cerâmica como epistemologia indígena 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025008, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

12 

Acabamento 

 

Nessa etapa, o cuidado com a peça se intensifica, revelando o refinamento técnico e 

estético que as ceramistas Kariri-Xocó dominam com maestria. Após a secagem inicial ao sol, 

cada peça é capiada (retirada do excesso de barro) com uma paieta (palheta), ajustando os 

contornos. Em seguida, as peças são assentadas com pano embebido em água e tauá, um tipo 

de argila que, além de proteger, marca a autoria da ceramista. O toque final é o alisamento, 

realizado com sementes como a mucunã, popularmente, o “olho de boi” (Leucanthemum 

vulgare), que deslizam sobre a superfície com o auxílio da saliva, conferindo brilho, textura e 

identidade à peça (Santana, 2021). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Queima 

 

A queima é o momento decisivo em que o barro se transforma em utensílio, consagrando 

o saber coletivo que moldou cada peça. Realizada com apoio masculino, essa etapa revela uma 

divisão simbólica de papéis, onde os homens assumem funções como a retirada das lenhas e o 

controle do fogo por cerca de quatro horas, sempre em respeito ao saber feminino que gestou 

cada peça (Santana, 2021).  

 

 

 

Imagem 5: Dé capeando Imagem 4: Peças ao sol Imagem 6: Dé alisando a peça 

Fonte: Autoria própria, em 2013 Fonte: Autoria própria, em 2025 Fonte: Autoria própria, em 2025 



Nhenety Kariri-Xocó; Elizabete Costa Suzart e Denize de S. Carneiro 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025008, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

13 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A colaboração entre gêneros expressa uma ecologia de saberes, como propõe 

Boaventura de Sousa Santos (2018), em que diferentes formas de conhecimento, técnico, 

ancestral, corporal, articulam-se para resistir à invisibilização histórica e desafiar o pensamento 

abissal. 

Cada etapa do fazer cerâmico compõe um ciclo de saberes que articula técnica, 

espiritualidade, memória e identidade. A cerâmica Kariri-Xocó não é apenas um produto 

artesanal, é uma linguagem ancestral que se transmite por meio da convivência entre gerações, 

em uma pedagogia do gesto e da escuta. O domínio de cada fase (desde o reconhecimento das 

“veias da terra” até o ponto exato da fumaça branca na queima) exige tempo, vínculo com o 

território e atenção aos ensinamentos das mais velhas. Trata-se de um saber encarnado, 

sustentado por uma memória que antecede a linguagem e se manifesta nos corpos, nos cantos 

e nos silêncios (Candau, 2012). 

No entanto, esse ciclo encontra-se ameaçado. A substituição dos utensílios tradicionais 

por produtos industrializados revela um deslocamento simbólico que vai além da praticidade, 

aponta para uma ruptura na transmissão dos saberes. A diminuição do número de louceiras em 

atividade, de cerca de trinta em 2003 para apenas seis em 2020, todas com mais de cinquenta 

anos, mostra um risco iminente de descontinuidade. As jovens, muitas vezes pressionadas por 

Imagem 7: Queima de peças  

Fonte: Autoria própria, em 2013 



A força da tradição na voz e nas mãos das mulheres Kariri-Xocó: a cerâmica como epistemologia indígena 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025008, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

14 

demandas econômicas, sociais e educacionais externas à aldeia, optam por outros caminhos 

profissionais, o que compromete a renovação do círculo ceramista. 

Essa realidade é resultado de um contexto marcado pela desvalorização dos saberes 

tradicionais, pelo preconceito contra os povos indígenas e pela homogeneização cultural 

imposta pela mundialização da economia e das tecnologias da informação. Como afirma José 

Sateré-Mawé, convencer os indígenas mais jovens a praticarem seus saberes ancestrais tem 

exigido esforço contínuo das lideranças, sendo “como nadar contra a correnteza” (Carneiro, 

Miquiles e Spoladore, 2021). Além disso, a ausência de políticas públicas efetivas voltadas ao 

fortalecimento linguístico e cultural agrava esse cenário. 

Ainda assim, a resistência persiste. Uma das ações realizadas com o objetivo de 

fortalecer os saberes tradicionais Kariri-Xocó foram as Vivências4 entre as louceiras e as jovens, 

promovidas na escolinha Swbatekerá Dzidé aiby Arãkié Ytaiany Nayly Kariri-Xocó. Essas 

atividades, como mostram os cartazes de divulgação articulam língua, cultura e arte, 

convocando indígenas e não indígenas para experiências que não apenas preservam a cerâmica, 

mas reativam sua potência educativa e política. 

 

           Imagem 8 e 9: Cartazes de divulgação das Vivências com as louceiras KX 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
4 Confira o vídeo disponível no link: https://www.youtube.com/watch?v=AHHn-OGN77w. Acesso em 25 mar. 
2022. 
 

Fonte: Disponibilizado por Idiane Crudzá, em 2022. 

https://www.youtube.com/watch?v=AHHn-OGN77w


Nhenety Kariri-Xocó; Elizabete Costa Suzart e Denize de S. Carneiro 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025008, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

15 

Cada pote moldado, cada rojão entoado, cada gesto compartilhado é também um 

chamado à continuidade, uma forma de dizer que a memória vive, resiste e se transforma. E é 

justamente nesse entrelaçamento entre tradição e reinvenção que emerge a proposta da Poteca, 

apresentada na próxima seção como uma alternativa metodológica e afetiva para fortalecer o 

saber-fazer ceramista Kariri-Xocó.  

 

Educação, brincadeira e tradição: a Poteca como estratégia para modelar a vida na 

cultura  

Diante do risco de descontinuidade da prática ceramista, especialmente, entre as 

gerações mais jovens, torna-se urgente pensar estratégias que convoquem a memória, a escuta 

sensível e a criação coletiva. Como vimos nas seções anteriores, a tradição cerâmica Kariri-

Xocó transcende a técnica artesanal, trata-se de uma linguagem ancestral, moldada pelas mãos 

das mulheres e atravessada por cantos, gestos e silêncios que resistem ao tempo e aos 

apagamentos históricos. O pote, a moringa e o cachimbo são testemunhas dessa pedagogia do 

cuidado, em que a ancestralidade feminina revela sua força como memória viva. 

É nesse contexto que nasce a proposta de introduzir, no contexto da aldeia Kariri-Xocó, 

a metodologia Poteca, uma “biblioteca oral construída com potes”, na qual o barro se torna 

suporte de memória e narrativa (Muniz, 2022). A Poteca não é apenas um recurso pedagógico, 

mas uma estratégia política e afetiva de valorização de saberes ancestrais, que, por séculos, 

foram desconsiderados pelas epistemologias hegemônicas. Em vez de livros, potes. Em vez de 

textos, gestos e histórias. Em vez de silêncio imposto, escuta ativa. 

 

       Imagem 10: Potes Kariri-Xocó 

 

 

 

 

 

 

        

  
       Fonte: Santana (2021) 

 



A força da tradição na voz e nas mãos das mulheres Kariri-Xocó: a cerâmica como epistemologia indígena 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025008, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

16 

 

Inspirada em experiências já realizadas em outros contextos de educação popular e 

intercultural, a Poteca é pensada aqui como uma forma de ativar a escuta sensível e de estimular 

a continuidade do saber-fazer ceramista Kariri-Xocó, sobretudo por meio do envolvimento das 

novas gerações. Cada pote é entendido como um livro: sua pintura, a capa; o objeto depositado 

em seu interior, o capítulo; e o gesto de compartilhar a história, a leitura pública. Essa estrutura 

simbólica desloca o foco da cultura escrita para o território da oralidade, valorizando as 

memórias que vivem na fala, no corpo e na coletividade (Muniz e Sousa, 2017). 

A proposta, ainda em fase de construção coletiva, surgiu a partir de um encontro 

realizado na aldeia, em novembro de 2023 com algumas das louceiras Kariri-Xocó, promovido 

por dois dos presentes autores. Nessa ocasião, surgiu a possibilidade de adaptar a metodologia 

da Poteca à realidade e aos saberes Kariri-Xocó. A escuta mútua entre ceramistas e 

pesquisadores(as) deu origem ao esboço de um plano de oficinas, cuja implementação ainda 

está por acontecer, mas já conta com o apoio de lideranças locais e educadoras indígenas. 

O planejamento das oficinas prevê quatro etapas principais: (i) contação de histórias 

com anciãs e ceramistas; (ii) rodas de conversa sobre a cultura oral, os cantos de Rojão e a roda 

de Toré; (iii) construção de narrativas a partir de objetos afetivos depositados nos potes; (iv) 

produção coletiva de Potecas, com pintura, escolha de objetos e partilha das histórias. 

Mais do que uma atividade pedagógica, a Poteca é entendida como uma proposta de 

deslocamento epistemológico: desafia a centralidade da escrita e propõe que o conhecimento 

seja guardado, acessado e transmitido por meio de objetos significativos, moldados por mãos 

que carregam história, afeto e resistência. Ao transformar o pote em espaço de escuta, a 

metodologia convoca a criação coletiva e fortalece a transmissão intergeracional de saberes 

ceramistas. 

Ao envolver crianças, jovens e senhoras na confecção e partilha das Potecas, a proposta 

ativa aquilo que Candau (2012) denomina de protomemória, o saber que antecede a linguagem 

formal e se manifesta no gesto, no ritmo, no silêncio, nos corpos. Esse movimento é, ao mesmo 

tempo, educativo e político: reinscreve os saberes indígenas nos espaços de formação, reafirma 

a centralidade da ancestralidade feminina e contribui para a continuidade da tradição ceramista 

como epistemologia viva. 

Embora ainda não tenha sido implementada, a proposta da Poteca já se revela como 

uma importante estratégia de fortalecimento cultural, capaz de inspirar outras iniciativas 



Nhenety Kariri-Xocó; Elizabete Costa Suzart e Denize de S. Carneiro 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025008, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

17 

educativas no campo da pedagogia indígena. Ao propor uma travessia entre tradição e invenção, 

entre memória e imaginação, entre barro e narrativa, a Poteca se configura como uma pedagogia 

do território, que não se limita à escola, mas se realiza na aldeia, no terreiro, no santuário e nos 

encontros cotidianos da vida. 

Como lembra Bâ (2010), os primeiros arquivos da humanidade foram as memórias 

humanas. A Poteca, nesse sentido, representa um retorno a essa origem: uma biblioteca viva, 

sustentada pelas vozes e mãos das mulheres Kariri-Xocó. Ao transformar o pote em livro e a 

narrativa em memória compartilhada, a proposta reafirma que a tradição não é uma herança 

imóvel, mas uma força viva, que se atualiza, se molda, se pinta, se canta. 

Assim, as futuras oficinas não são apenas ações pontuais, mas atos de resistência 

cultural, que mobilizam arte, memória e afeto como forma de continuidade. Cada pote criado 

será também uma afirmação identitária, um gesto coletivo de cuidado com a memória e uma 

possibilidade concreta de reinscrever os saberes ceramistas no presente. A Poteca, como 

proposta, ainda está em processo de germinação, mas já carrega em si a potência de florescer 

como estratégia pedagógica, política e poética, para modelar, com barro e palavra, a vida na 

cultura. 

 

PALAVRAS FINAIS 

 

Este artigo teve como objetivo visibilizar os saberes ancestrais das mulheres Kariri-

Xocó, especialmente, aqueles corporificados na prática ceramista e transmitidos por meio da 

oralidade, dos gestos e dos cantos. Ao entrelaçar vivências pessoais, pesquisa etnográfica e 

escuta sensível, buscamos reconhecer a cerâmica não apenas como técnica artesanal, mas como 

uma epistemologia indígena, uma linguagem ancestral que molda memórias, afetos e modos de 

vida. 

Mostramos que o fazer cerâmico, especialmente, o processo do “bolo de barro”, é 

atravessado por uma pedagogia do cuidado e da escuta, sustentada por uma protomemória que 

vive nos corpos e nas práticas cotidianas. Cada etapa, da coleta da matéria-prima à queima das 

peças, revela um saber encarnado, transmitido entre mulheres, que resiste ao apagamento 

histórico e à homogeneização cultural. 

Diante do risco de descontinuidade dessa tradição, apresentamos a Poteca como 

proposta metodológica e política: uma “biblioteca oral construída com potes”, que transforma 



A força da tradição na voz e nas mãos das mulheres Kariri-Xocó: a cerâmica como epistemologia indígena 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025008, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

18 

o barro em espaço de escuta, narrativa e continuidade. Ao ser ressignificada no contexto Kariri-

Xocó, a Poteca se torna ferramenta de resistência, convocando as novas gerações a moldar não 

apenas objetos, mas também, suas próprias histórias. 

A valorização dos saberes das ceramistas Kariri-Xocó é, portanto, um gesto de 

reparação histórica e de afirmação epistemológica. Esperamos que este trabalho contribua para 

fortalecer a presença da tradição nos espaços educativos, nas pesquisas acadêmicas e, 

sobretudo, na vida cotidiana das comunidades indígenas. 

Se o barro é vida, como afirma Rita de Cássia Pankararú, que nunca faltem mãos para 

moldá-lo, vozes para cantá-lo e memórias para sustentá-lo. 

 

REFERÊNCIAS 

 

ARELARO, L.R.G., CABRAL, M.R.M. Paulo Freire: por uma teoria e práxis transformadora. 

In: BOTO, C., ed. Clássicos do pensamento pedagógico: olhares entrecruzados. Uberlândia: 

EDUFU, 2019, pp. 267-292.  

 

BÂ, A. H. A tradição viva. In: KI-ZERBO, Joseph (org.). História geral da África, I: 

metodologia e pré-história da África. 2. ed. Brasília: UNESCO, 2010. p. 167-214. 

 

CALVET, Louis-Jean. Tradição oral e tradição escrita. São Paulo: Parábola Editorial, 2011. 

 

CANDAU, J. Memória e identidade. Tradução: Maria Letícia Ferreira. 1. ed., 1. reimpr. São 

Paulo: Contexto, 2012. 

 

CARNEIRO, D. S.; MIKILIS, I. B; Spoladore, F. F. Situação sociolinguística de famílias 

Sateré-Mawé residentes em Parintins. Miguilim – Revista Eletrônica do Netlli, Crato, v. 10, 

n. 2, p. 598 - 618, 2021.  

 

DELORY-MOMBERGER, C. A condição biográfica: ensaios sobre a narrativa de si na 

modernidade avançada. Natal: UFRN, 2012. 

 

GERLIC, S. Cantando as culturas indígenas. Coleção Índios na Visão dos Índios, n. 18. 

Ilhéus; Brasília: ONG Thydêwá; Coordenação Geral de Educação Escolar Indígena, 2012. 

 

KARIRI-XOCÓ, N. Mundo circular Kariri-Xocó. In: THYDÊWÁ. Memória. Fortaleza: 

Thydêwá, 2012. Disponível em: https://www.thydewa.org/wp-

content/uploads/2012/07/memoria.pdf. Acesso em: 5 set. 2025. 

 

KARIRI-XOCÓ, N. Cultura Digital, Cultura Popular, Blogs, História.2009. Disponível em: 

http://kxnhenety.blogspot.com/?m=0. Acesso em: 2 jun. 2024. 

 

KARIRI-XOCÓ, N. Memória da Mãe Terra. Coleção Índios na Visão dos Índios, n. 17. 

Ilhéus: ONG Thydêwá, 2014. 



Nhenety Kariri-Xocó; Elizabete Costa Suzart e Denize de S. Carneiro 

 

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, e2025008, ISSN: 2965-6796, 2025 
 

19 

 

MUNIZ, R.; SOUZA, L.D. Potes que guardam histórias de vida. Vidas que viram histórias: a 

Poteca como dinâmica interativa das narrativas orais. In: OLIVEIRA, E. S.; SANTOS, K. M. 

(org.). Educação, tecnologia, ambiente e sustentabilidade: perspectivas multidisciplinares. 

Cruz das Almas: [s.n.], 2017. p. 91-103. 

 

MUNIZ, R. Poteca: a biblioteca oral no pote de barro. In: Fórum de Debates: bilinguismo 

indígena no Brasil. Universidade Estadual da Bahia. Evento online, 02 jun. 2022. Vídeo (1h 23 

min). Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=QNcMAkAHDiA. Acesso em: 30 

mai. 2025. 

 

SANTANA, M. D. da S. A vida de uma louceira Kariri-Xocó. AntHropológicas Visual, v. 7, 

n. 2, 2021. Seção: Ensaios Fotográficos. 

 

SANTOS, B. de S. Prefácio. In: MARTINS, B. S.; SANTOS, A. C.; LOPES, S. (org.). As 

sociedades contemporâneas e os direitos humanos -Contemporary societies and human 

rights. Ilhéus: Editus, 2018. p. 9-10.  

 

SUZART, E. C. Kariri-Xocó: arquivos e práticas por uma cultura bilíngue. 2020. 200 f. 

Dissertação (Mestrado em Crítica Cultural) – Universidade do Estado da Bahia, Campus II, 

Alagoinhas, 2020. 

 

WALSH, C. Presentación. In: JUNCOSA BLASCO, J. E. Civilizaciones en disputa: 

educación y evangelización en el territorio Shuar. Quito: Universidad Andina Simón Bolívar, 

Sede Ecuador; Editorial Abya-Yala, 2020. p. 17-19. (Serie Investigación Decolonial, n. 3).  

 

 

 

 
Licença de Uso 

Licenciado sob Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional (CC 

BY-NC-ND 4.0). Esta licença permite compartilhar, copiar, redistribuir o manuscrito em qualquer meio 

ou formato. Porém, não permite adaptar, remixar, transformar ou construir sobre o material, tampouco 

pode usar o manuscrito para fins comerciais. Sempre que usar informações do manuscrito dever ser 

atribuído o devido crédito de Autoria e publicação inicial neste periódico.   

 
 

 

Recebido em 05 de setembro de 2025 

Aprovado em 15 de setembro de 2025 

Publicado em 18 de setembro de 2025 

 

https://www.youtube.com/watch?v=QNcMAkAHDiA

