VIV V7V V7 V7V V7V V7V V7 V7V V7V V7V 7V 7V 7V VYV VPV VY Y

PV VVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVVYS AAAAAAAAAAAAAAAAAALAALN
= —

A representacio do niio indigena nos mitos Parahiteri

The representation of the non-indigenous in Parahiteri myths

Enira Roberth

Professora Mestre. Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia
eniraroberth.@gmail.com
https://orcid.org/0009-0001-4113-4545

Ricardo Martins Valle
Professor Doutor. Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia

ricardomartins.valle@uesb.edu.br
https://orcid.org/0000-0003-2658-0229

RESUMO

Este artigo analisa narrativas miticas do grupo Yanomami Parahiteri, com foco em como o
contato interétnico € incorporado e ressignificado no corpo das histdrias. Partindo de uma
abordagem qualitativa e bibliografica, a pesquisa examina treze mitos registrados em
publicagdes bilingues de autoria indigena, identificando a presenca de objetos, praticas e
personagens exogenos, como ferramentas, doengas e a figura do napé. A analise demonstra que
tais inser¢des ndo descaracterizam a cosmogonia Parahiteri, mas a fortalecem, permitindo que
os narradores elaborem criticas a violéncia, as enfermidades e ao modo de vida nao indigena.
Ao transformar o contato em matéria mitica, os Parahiteri reafirmam o mito como espago de
memoria, resisténcia simbolica e atualizagdo cultural. Torna-se nitido, portanto, que essas
narrativas revelam tanto a vitalidade da tradigdo oral indigena quanto sua funcdo politica na
reafirmacdo identitaria frente as pressoes externas.

Palavras-chave: Yanomami; Contato Interétnico; Resisténcia Cultural; Narrativas Miticas.
ABSTRACT

This article analyzes the mythical narratives of the Yanomami Parahiteri group, focusing on
how interethnic contact is incorporated and reinterpreted within their stories. Using a
qualitative, bibliographic approach, the study examines thirteen myths recorded in bilingual
publications authored by indigenous people, identifying the presence of foreign objects,
practices, and characters, such as tools, diseases, and the figure of the nap€. The analysis shows

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025


https://orcid.org/0009-0001-4113-4545
https://orcid.org/0000-0003-2658-0229

A representa¢do do ndo indigena nos mitos Parahiteri

that these insertions do not undermine the Parahiteri cosmogony but rather reinforce it, allowing
narrators to critique violence, illnesses, and non-indigenous ways of life. By transforming
contact into mythical material, the Parahiteri reaffirm myth as a space of memory, symbolic
resistance, and cultural renewal. It is therefore evident that these narratives reveal both the
vitality of indigenous oral tradition and its political function in identity reaffirmation in the face
of external pressures.

Key-words: Yanomami; Interethnic Contact; Cultural Resistance; Mythical Narratives.

INTRODUCAO

A compreensdao do mito, ao longo da historia, foi marcada por um processo de
ressignificagdes que revelam tensdes entre saberes populares, ciéncia e filosofia. Durante muito
tempo, os mitos foram reduzidos a fabulas e invengdes, heranca de uma tradigdo critica que
remonta a Xendfanes e foi posteriormente reforcada pela valorizagdo do /ogos em detrimento
do mythos. Como observa Eliade (1972), a associacdo do mito a falsidade ou a ilusdo foi
consolidada principalmente entre os séculos XVII e XVIII, quando a ciéncia emergia como
forma hegemonica de conhecimento. Contudo, com o desenvolvimento da antropologia no
século XX, esse olhar depreciativo foi sendo superado, dando lugar a compreensdo do mito
como narrativa fundadora, capaz de explicar a origem do mundo, instituir valores e fornecer
modelos exemplares de comportamento. Nesse contexto, cabe destacar que, para os povos
indigenas, o mito ndo se restringe a uma narrativa do passado, mas permanece vivo, pois orienta
praticas sociais e rituais, fundamenta decisdes cotidianas e sustenta a memoria coletiva,
configurando-se, portanto, como um elemento essencial da constru¢do de sentido e da
organizagao social. A partir dessa concepg¢ao, este artigo propde analisar narrativas miticas do
grupo Yanomami Parahiteri, observando em que medida o contato interétnico se reflete em suas
histérias. Como afirma Lévi-Strauss (1985), o mito ¢ parte constitutiva da linguagem e, ao
mesmo tempo, transcende-a, funcionando como chave para a compreensao das cosmovisdes de
um povo. Nesse sentido, investigar como objetos, praticas e personagens exdgenos — como a
tesoura, o facdo, o napé e até doencas introduzidas pelo contato — sao incorporados, ao corpo
narrativo, permite compreender ndo apenas a plasticidade dessas tradicdes, mas também a sua
forca critica diante das transformagdes historicas. O corpus aqui examinado, composto por treze
narrativas registradas em publicagdes recentes, evidencia como os pajés Parahiteri reelaboram
constantemente a tradicdo mitica, ndo apenas para explicar a origem dos elementos do mundo,

mas também para inserir novas experiéncias de contato em uma moldura simboélica que

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025



Enira Roberth’ Ricardo Martins Valle

resguarda a coeréncia de sua cosmogonia. Assim, 0 mito atua simultaneamente como memoria,
como atualizacdo cultural e como espaco de resisténcia.

Dessa forma, o objetivo deste trabalho ¢ demonstrar que os mitos Parahiteri, ao
integrarem elementos da sociedade ndo indigena em suas narrativas, preservam a vitalidade de
uma tradicdo que se mantém aberta a metamorfose. Como salienta Viveiros de Castro (2006),
o mito ndo deve ser entendido como historia linear, mas como devir, como processo que se
atualiza constantemente em dialogo com a realidade. A analise das narrativas evidencia que as
insercoes de elementos exdgenos nao descaracterizam a cosmogonia Yanomami, mas antes a
fortalecem, permitindo aos narradores estabelecerem uma critica a violéncia, as doengas e ao
modo de vida dos napé, isto é, o ndo-indigena, o branco. Ao transformar o contato em matéria
mitica, os Parahiteri reafirmam a poténcia de sua tradicdo oral como espaco de elaboragao
simbdlica e de resisténcia diante das pressdes externas. O estudo dessas narrativas, portanto,
ndo apenas ilumina a riqueza do pensamento indigena, mas também revela a atualidade do mito

como categoria interpretativa da experiéncia humana.

METODOLOGIA

Com o fito de alcancar os objetivos supracitados, a presente pesquisa adota uma
abordagem essencialmente qualitativa e bibliografica, orientada pela andlise comparativa e
interpretativa de narrativas miticas Parahiteri. Essas encontram-se registradas em edicdes
bilingues e publicadas por pajés e liderancas indigenas, o que garante o acesso a fontes
primarias ja sistematizadas e legitimadas pelo proprio grupo. A escolha desse caminho
metodologico se justifica pelo fato de que o corpus mitico, embora produzido em contexto de
oralidade, foi traduzido para a escrita em um processo conduzido por sujeitos de dentro da
comunidade, preservando a densidade simbdlica e a legitimidade da tradigao. Assim, ndo se fez
necessaria a interagcdo direta com os narradores origindrios, mas sim uma analise critica de
registros ja existentes, considerada suficiente para atender aos objetivos desta investigagao.

O procedimento adotado organiza-se em trés etapas principais. Em primeiro lugar,
realiza-se a contextualizacao historica e cultural do corpus, situando os mitos no interior da
tradicdo Yanomami e destacando sua relevancia para a cosmologia Parahiteri. Em seguida,
procede-se a identificacdo e descricao de elementos exdgenos — objetos, praticas, personagens
ou valores provenientes da sociedade envolvente — incorporados as narrativas. Por fim, tais

elementos sdo analisados a luz de referenciais tedricos consagrados na antropologia e na historia

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025



A representa¢do do ndo indigena nos mitos Parahiteri

das religides, especialmente Mircea Eliade (1972), Claude Lévi-Strauss (1985) e Eduardo
Viveiros de Castro (2006), cujas contribui¢des permitem articular o plano da simbologia mitica

ao plano da critica cultural presente em sua reelaboracao.

O corpus de andlise ¢ composto pelos livros A darvore dos cantos, O surgimento dos
passaros, O surgimento da noite € Os comedores de terra (Parahiteri, 2017a; 2017b; 2017c;
2017d), além da obra A queda do céu (Kopenawa; Albert, 2015). Tais narrativas possibilitam
observar como os Parahiteri reelaboram tradigdes ancestrais a0 mesmo tempo em que
reinterpretam elementos advindos do contato interétnico, ressignificando-os de acordo com sua
logica simbdlica propria. Esse material ¢ complementado por textos etnograficos de referéncia
(Albert, 2002; Clastres, 2004; Vivieiros de Castro, 2014), que ampliam o quadro analitico e
permitem aprofundar a discussdo sobre a imagem do napé e os mecanismos de adaptacdo e
resisténcia cultural. Essa perspectiva metodologica busca compreender os mitos ndo apenas
como registros de um passado remoto, mas como discursos vivos que se atualizam de forma
continua, dialogando com as transformagdes historicas e sociais experimentadas pelos
Yanomami. Ao evidenciar como tais narrativas funcionam simultaneamente como memoria
ancestral e como critica cultural, pretende-se revelar sua fungao politica, simbolica e identitaria,
entendendo-as como estratégias de resisténcia frente as pressoes da sociedade envolvente e

como formas de afirmag@o de uma cosmovisao propria.

RESULTADOS E DISCUSSAO

Sabe-se que ainda ha pouco tempo, mesmo no campo dos estudos acerca dos grupos
humanos, os mitos eram concebidos como narrativas ficcionais, fabulas ou meramente
invencdes. Seja pela heranga deixada por Xenofanes, ao criticar a soberania das divindades nos
mitos gregos, que levou mythos a estar em oposicao a logos (Eliade, 1972, p. 6); seja pela
necessidade, nos séculos XVII e XVIII, de a Ciéncia afirmar-se contra o pensamento popular,
sob a égide de que so existiria se ficasse em oposi¢do ao mundo dos sentidos, caracterizado
como ilusorio (Lévi-Strauss, 2014, p. 18), as histdrias miticas foram aos poucos perdendo a
credibilidade social. No inicio do século XX, porém, com o crescimento da Antropologia, tal
interpretacdo deu lugar a compreensao destas como historias verdadeiras, possuidoras de um
carater sagrado, exemplar e significativo, pelo papel que desempenham nas sociedades. Ainda

assim, no ambito do senso-comum, os mitos sdo concebidos como marcas de primitivismo,

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025



Enira Roberth’ Ricardo Martins Valle

fruto de sociedades classificadas como primitivas, € o termo “mito”, consequentemente, carrega
a semantica exposta no inicio desse paragrafo, ao ser associado & mentira, noticia falsa e até
mesmo tratado pejorativamente quando sdo colocados em comparacao saberes tradicionais e
fatos cientificos.

Nesse sentido, nota-se que o termo “mito” pode ser problematico quando aplicado as
narrativas indigenas, pois este carrega interpretagdes preconceituosas. Neste trabalho, contudo,
serd utilizado sem questionar a veracidade das narrativas analisadas, entendendo-o como o
fazem seus criadores: relatos dos primeiros tempos, em que homens € animais coexistiam em
igualdade e trocavam papéis. Para as sociedades em questdo, o mito € ou foi até recentemente
uma realidade viva, capaz de orientar comportamentos e conferir sentido a existéncia. Eliade
(1972) ressalta que compreender a estrutura e a funcao dessas narrativas ¢ fundamental nao
apenas para entender a historia do pensamento humano, mas também para conhecer uma
categoria de nossos contemporaneos. Assim, ao discutir a fungdo e o conceito de mito,
consideram-se as contribuigdes de Lévi-Strauss (1985), que o relaciona a lingua, afirmando que
esse nasce do discurso, mas o transcende. Para o estruturalista, captar uma cosmovisao exige
reconhecer essa dimensao que vai além da linguagem. Nesse sentido, ele o compara a poesia,
sujeita a perda de sentido em tradugdes, enquanto o mito, mesmo mal traduzido, preservaria

sua for¢a narrativa e seria reconhecido universalmente como tal. Assim, conclui:

[...] A substancia do mito ndo se encontra nem no estilo, nem no modo de narragio,
nem na sintaxe, mas na historia que ¢ relatada. O mito € linguagem; mas uma
linguagem que tem lugar em um nivel muito elevado e onde o sentido chega, se ¢
licito dizer, a decolar do fundamento lingiiistico sobre o qual comegou rolando (Lévit-

Srauss, 1985, p. 242).

O antrop6logo observa que, assim como a lingua, o mito é regido por um sistema
temporal. Suas narrativas podem ser de origem, remetendo a um “tempo mitico” anterior ao
histérico — os chamados “primeiros tempos” ou “tempo dos sonhos” — ou escatoldgicas, situadas
num “fim dos tempos” que transcende a sucessao causal dos eventos. Ainda assim, o mito se
relaciona com o presente, pois, ao registrar a passagem de uma condi¢ao pré-cosmoldgica para
o mundo atual (Viveiros de Castro, 2006), oferece modelos exemplares de conduta e sentido
para a vida social. Para Eliade (1972), trata-se da narragdo da irrup¢ao do sagrado no mundo,
quando personagens miticos constroem progressivamente a realidade conhecida, criando
objetos, praticas, ritos e até o proprio Cosmos. Nesse sentido, como ressaltado anteriormente,

ndo cabe o questionamento da veracidade da narrativa mitica, pois na estrutura da comunidade

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025



A representa¢do do ndo indigena nos mitos Parahiteri

a que pertence, ela aborda aquilo que realmente ocorreu e a prova disso se concretiza na

existéncia daquilo que ¢ criado ou modificado no tempo mitico.

Os mitos, efetivamente, narram ndo apenas a origem do Mundo, dos animais, das
plantas ¢ do homem, mas também de todos os acontecimentos primordiais em
conseqiiéncia dos quais o homem se converteu no que ¢ hoje — um ser mortal,
sexuado, organizado em sociedade, obrigado a trabalhar para viver, e trabalhando de
acordo com determinadas regras. Se o Mundo existe, se 0 homem existe, € porque os
Entes Sobrenaturais desenvolveram uma atitude criadora no "principio". Mas, apods a
cosmogonia ¢ a criacdo do homem, ocorreram outros eventos, ¢ o homem, tal qual é
hoje, € o resultado direto daqueles eventos miticos, é constituido por aqueles eventos

[...] (Eliade, 1972, p. 13).

As agdes dos antepassados, portanto, nos momentos de criagdo servem de exemplo para
situagdes do presente. E comum encontrar nas narrativas miticas a afirmacdio de que
determinada a¢do se realiza de determinada maneira, porque o ancestral ensinou com aquela
aventura; o que pode ser uma forma de plantio, de cozimento, de vestimenta etc. Isso ndo esta
restrito aos grupos indigenas da América, visto que comumente narrativas primordiais
disseminam valores socialmente compartilhados, seja no Oriente ou no Ocidente, no budismo,
no cristianismo, no hinduismo ou em qualquer outro grupo religioso. Nesse sentido, observa-
se que, de acordo com os sentidos que as narrativas constroem, vém da cosmogonia, também,
as concepgdes de bom e de mau, certo e errado, de homem e natureza etc., pois a sua fungdo ¢
orientar as a¢cdes humanas com exemplos. De acordo com Kawaguchi (2017, p. 32-33), ¢ nas
narrativas miticas que os homens buscam a explicacdo para varios fendmenos que emergem na
cultura. Como ja foi observado pelo dialogismo e pela hermenéutica, esse processo se da em
referéncia a situagdes ja vividas, mesmo que pelos antepassados, no tempo dos sonhos, descritas
em narrativas prévias, apreendidas de diversas formas pelos integrantes de uma comunidade.
Para além das sociedades tradicionais, pode-se observar que, ainda que uma religido que tenha
sido por muito tempo hegemonica, como o Catolicismo, ndo seja mais professada por todos ou
pela grande maioria da populagdo de uma sociedade, os valores fundamentais de suas narrativas
primordiais permanecem incutidos nas ac¢des e nos julgamentos sociais. Tais valores, que foram
propagados um dia através da mitologia dessa religido, ou seja, do conjunto das narrativas
anteriores, se segmentam na cultura e passam a ser disseminados indiretamente. Assim, pode-
se afirmar que a cosmogonia e a mitologia sdo os alicerces da construgdo de sentido social em
qualquer sociedade, como ressalta o autor supracitado: “[...] Os mitos estdo na base do fazer
simbolico humano: ndo apenas na etimologia de nossas palavras, mas permeando as narrativas,

discursos e o campo afetivo de nossas construcdes de sentido” (Kawaguchi, 2017, p. 32).

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025



Enira Roberth’ Ricardo Martins Valle

Os mitos, além de transmitirem valores, orientam praticas cotidianas, rituais e decisdes
fundamentais nas sociedades tradicionais. Como ressalta Roberta Enir (2016), a cosmogonia
nao se reduz a historias sobre herdis criadores, mas fornece instru¢des sobre cura, caga, cultivo
e ritos especificos, funcionando como guia pratico de conduta. Por isso, ndo constituem um
corpus doutrinario fixo, mas narrativas constantemente revividas e atualizadas, que permitem
ao homem indigena refletir e extrair ligdes em multiplos ambitos (Lévi-Strauss, 1985b). Eliade
(1972) observa que o rito coloca o0 homem ao lado dos deuses e herdis, exigindo preparacao,
vocacao ¢ dominio da palavra, geralmente atribuidos aos ancidos, como também enfatizam
Kopenawa e Albert (2015). Assim, a transmissdo dos mitos ndo apenas garante a compreensao
do mundo, mas também atua como instrumento de negociacao social. Nesse ponto, dialoga com
a concepgao de Mauss (2003), para quem as sociedades tradicionais se estruturam sobre o tripé
da troca: dar, receber e retribuir. Sob a mesma logica estdo os discursos cerimoniais, através
dos quais os mitos sdo disseminados. A troca nesse caso ¢ de elementos culturais que estdo na
mente dos narradores e entram nos ouvidos dos ouvintes e espectadores, que, na maturidade
oportuna, irdo transmitir o que apreenderam e amalgamar com aquilo que também tém guardado
em suas mentes em cada experiéncia dessa natureza, gerando uma cadeia de insergdes e versdes
nas narrativas, assunto que serd abordado mais a frente. Esse conhecimento esotérico, por ser
sempre em alguma medida secreto, transmitido por meio de cerimonias, acerca da origem
daquilo que se tem contato possibilita também o dominio e a manipulacdo de tais elementos,
gerando sobre tudo um poder magico-religioso (Eliade, 1972, p. 15). Em outras palavras,
quando se conhece a origem, por meio da transmissdo do mito, € possivel dominar, manipular
e remodelar qualquer ser — animado ou inanimado. Assim, torna-se compreensivel que algumas
narrativas passem a apresentar elementos estranhos ao tempo originario e a comunidade ou a
etnia da qual faz parte, visto que a dindmica do mito est4 na necessidade de encontrar respostas
para o surgimento daquilo que esta no mundo, seja um tamanduad, seja uma tesoura. Isso ocorre
também, explica o autor citado, porque o homem das sociedades indigenas ¢, indiretamente,
obrigado ndo somente a conhecer completamente e propagar a histéria mitica de sua tribo, como
também a reatualiza-la periodicamente em grande parte. Nesse sentido, a cada cerimdnia em
que o mito ¢ recontado, além do episodio ser literalmente revivido por quem estd contando,
elementos podem ser inseridos, modificados, desde que nao alterem os acontecimentos
principais que devem ser transmitidos. Este € um carater fundamental das historias oralmente

difundidas, como observa Paul Zumthor (1993, p. 17):

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025



A representa¢do do ndo indigena nos mitos Parahiteri

Os objetos transmitidos pela transicdo oral ndo sdo imutdveis. Cancgdes, ditos
populares, rezas, mitos etc. ndo sdo, digamos, produtos intactos disponiveis em uma
prateleira, os quais podemos escolher. Como sua forma de transmissdo oral, para que
se atualizem e se manifestem, precisam do momento, da contingéncia, que ira influir
na sua manifestagdo, pois ¢ o momento que determina, em grande parte, para que ¢
como algo ¢ narrado (Zumthor, 1993, p. 17).

Percebe-se, portanto, que, como narrativas disseminadas oralmente, os mitos indigenas
apresentam peculiaridades que os diferem de outros géneros textuais, sobretudo por sua
capacidade de ser reinventado de acordo com as necessidades da comunidade. Entre os
Yanomami, por exemplo, hd multiplas versdes de um mesmo evento originario, como as treze
narrativas sobre a aquisicdo do fogo registradas por Wilbert e Simoneau (1990). A comparagao
entre os mitos do grupo Parahiteri ¢ os Yanomami de Roraima (Kopenawa; Albert, 2015)
evidencia diferengas de agentes, acdes e énfases narrativas, confirmando a observacao de Lévi-
Strauss (1985) de que nao existe uma versdao “verdadeira”: todas compdem o mito em sua
totalidade. Essa multiplicidade expressa a necessidade de responder as experiéncias concretas
da comunidade. De acordo com Enir (2016), a presenga da narrativa mitica, tal como sua
influéncia na organizacdo social indigena, nos dias atuais, configura-se como um ponto de
resisténcia. Tal afirmacdo sustenta-se no fato de comunidades, como as dos grupos Yanomami,
manterem contato regular ou esporadico com outros povos, sobretudo nao-indios. Contudo,
seria ingenuidade ndo supor que tanto mitos quanto costumes de comunidades indigenas vém

sendo afetados direta ou indiretamente por essas relacdes.

[...] A convivéncia sempre mais estreita dos Yanomami com a sociedade envolvente
— com sua economia capitalista, seu sistema administrativo, politico e ideoldgico —
comporta sérios desafios para suas relagdes intracomunitarias (tensdes
intergeracionais), suas formas de gestdo territorial e sua organizacdo social [...]
(Dalmonegro, 2002, p. 22).

Pode-se perceber que o contato, apesar de tantos aspectos negativos, possibilita as
sociedades buscarem solugdes tedricas e praticas para que sua cultura seja defendida, assim as
tradicdes cosmologicas sdo afetadas e surge uma nova consciéncia sobre os fatos. Viveiros de
Castro (2006) alcunha essa realidade de metamorfose mitica e explica que esta ndo indica um
processo de mudanca, no sentido de uma alteragdo de estados anteriormente homogéneos e
completa: “[...] Mito ndo ¢ histéria justamente porque metamorfose ndo € processo, ‘ainda’ nao
¢ processo e ‘jamais foi’ processo; a metamorfose ¢ anterior e exterior ao processo do processo
—ela é um devir” (Viveiros de Castro, 2006, p. 323) Assim, € nitido que o grupo Parahiteri, em
face do contato com todo tipo de napé, inevitavelmente fez inser¢des em sua mitologia oriundas

dessa relacdo, as quais serd possivel analisar a seguir.

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025



Enira Roberth’ Ricardo Martins Valle

MITOS DO GRUPO PARAHITERI

As diversas formas de contato entre os Yanomami e a sociedade envolvente levaram e
ainda levam os integrantes da etnia a atualizarem suas interpretacdes do mundo em que vivem.
Nesse processo de busca por explicagdes acerca da origem do que € novo, seus costumes €
consequentemente suas narrativas cosmologicas sdo afetadas, de modo que se percebe nestas a
recorrente presenga de elementos exdgenos, sejam eles utensilios trazidos a floresta por napé
p€ ou o proprio ndo-indio como personagem. Nesse contexto, convém ressaltar que, nas
comunidades indigenas, os mitos sdo transmitidos oralmente por homens criteriosamente
preparados para, por meio de didlogos e monologos cerimoniais cantados, dangados e
encenados, reviver o tempo dos sonhos, nos termos de Davi Kopenawa. Como foi visto, os
mitos, de acordo com Mircea Eliade (1972), contém a narracdo da génese de uma realidade —
que pode ser todo o universo, uma parte dele, como as dimensdes subterraneas ou celestes, ou
apenas uma espécie de planta, um animal, um objeto, ou ainda a origem das palavras que
nomeiam cada elemento desses. Os eventos de criacao primordial designam uma origem que €
necessariamente alguma entidade sobrenatural (que muitas vezes ¢ também quem se incorpora
na voz e no corpo dos iniciados para reencenar o mito comunitariamente): um demiurgo, um
espirito ancestral, o espirito de um rio ou de uma montanha, um antepassado morto ha muito
tempo, um ancestral animal etc.; sdo personalidades que viviam nos primeiros tempos € hoje
sdo espiritos ainda atuantes e muito poderosos na grande maioria das vezes. Nesse sentido,
segundo o Mircea Eliade (1972), os feitos descritos representam as irrupgdes do sagrado no
Mundo e sdo definidores para a composicdo do homem contempordneo. Na metafisica
amerindia (Viveiros de Castro, 2014), muitas vezes essa manifestacdo sacra vira através de
ancestrais animais com caracteristicas humanas, ou seriam homens com nomes e caracteristicas
de animais? Essa diivida acompanha os estudos acerca da mitologia indigena, de modo que os
antropologos napé vém se debatendo para compreender a perspectiva de tais sociedades acerca
do mundo espiritual e da composicao do ser humano, que conta com uma parte animal, de
acordo com Ramalho (2008). Evidencia-se, portanto que, da perspectiva do napé, parece haver
muito mistério em torno do homem dos primeiros tempos, o ancestral, o demiurgo e de suas
relagdes com os outros seres, que em muitas narrativas sdo fundamentais para o surgimento

destes, como € o caso das minhocas.

[...] No principio, alguns dos seres destinados a se tornarem animais casaram-se entre
si, ou com futuros humanos. Havia entdo pouca diferenciacdo entre os seres. Das
unides entre animais virtuais, entre estes € humanos virtuais, ou ainda entre estes
ultimos, nasceram espécies mais diferenciadas, e assim por diante. De modo que as

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025



A representa¢do do ndo indigena nos mitos Parahiteri

atuais espécies humanas e animais — espalhadas sobre a mesa, por assim dizer, como
cartas de um jogo de paciéncia — ddo a imagem, enfim completa, do grande jogo da
criagdo. Nessa génese, cada etapa ¢ analisada e comentada para justificar as
caracteristicas proprias e os habitos distintivos de cada espécie, a correspondéncia
entre o comportamento e o temperamento de cada grupo humano e o seu pedigree [...]
(Lévi-Strauss, 1985b, p. 13).

Dessa forma, a recorrente presenga dos yarori, espiritos animais, bem como a relagao
entre homens e animais, ¢ observada nos mitos e ritos Yanomami do grupo Parahiteri, e muitas
vezes, atravessada pela mencao a objetos exdgenos, como sera mostrado adiante. Dito isso,
convém contextualizar tal material. As treze narrativas miticas analisadas no presente topico
sdo oriundas do grupo Parahiteri, subgrupo da etnia Yanomami, apresentada no primeiro
capitulo deste trabalho. Este corpus foi retirado do conjunto de histérias que foram narradas na
comunidade de Komixipiwei, por quatro pajés, transcritas na lingua original das gravagoes, o
xamatari ocidental, e posteriormente traduzidas para o portugués, por Otavio Ironasiteri
Yanomami ¢ Anne Ballester Soares. O material deu origem ao livro Historia mitologica do
grupo Parahiteti, organizado por Anne Ballester, entre outros colaboradores. Foi produzido em
2010 pela editora ECidade, subdivisao da editora Hedra, sem circulagdo comercial. Em sua
introdugdo, a organizadora enfatiza o objetivo da produgdo: alcangar, com a publicacdo, os
jovens, huyé-huyé¢, tdo afetados atualmente pelas sedugdes das novas midias e pela invasao de
habitos e tragos da cultura de massa envolvente, como a moda, a vaidade e o entretenimento. O
texto possui duas divisoes, a saber: “Hekura pé ré kui” (“Os espiritos”) em que hé a reunido dos
mitos de origem, predominantemente ligados a figura heroica de Horonami, o ancestral humano
dos Yanomami e “Parahiteri no xiima pé ré kuaanowei t€ a” (“A histéria do grupo Parahiteri:
Conflitos e migragdes”) em que a narrativa assume um carater historico-documental e
encontram-se relatadas as trajetorias dos familiares dos pajés responsaveis pela primeira parte
do livro.

Em 2017, o projeto foi expandido e aquele material pensado para as aulas nos xaponos
foi editado em formato bilingue, de forma que alguns mitos foram selecionados e divididos em
quatro livros: A drvore dos cantos, Os comedores de terra, O surgimento dos passaros € O
surgimento da noite, produzidos e dessa vez comercializados diretamente pela editora Hedra e
com direitos autorais distribuidos entre as comunidades que forneceram as narrativas. Os quatro
contemplam trinta e duas narrativas, dois deles possuem nove mitos e os outros dois, sete.
Desses trinta e dois mitos, foram selecionados aqueles que apresentam o que interessa ao

objetivo de investigar de que forma os mitos de origem do povo Parahiteri refletem os contatos

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025

10



Enira Roberth’ Ricardo Martins Valle

interétnicos entre os Yanomami e as instituigdes da sociedade ocidental, “branca”; ou seja,
aqueles que trazem referéncias diretas e indiretas ao napé. Nesse material, sdo encontrados os
feitos de muitos personagens. Entretanto, evidencia-se que, para o grupo, autor coletivo dos
textos analisados neste trabalho, a entidade criadora e modificadora habitante dos primeiros
tempos chama-se Horonami, apresentado também como o primeiro pajé ou xama, concebido
como um poderoso ancestral Yanomami capaz de resolver as adversidades mais complexas.
Na analise dos livros supracitados, foram identificados treze mitos que apresentam
referéncias ao napé. Observou-se, ainda, que alguns mitos trazem mais de uma mengao. As
narrativas elencadas serdo, em um primeiro momento, contextualizadas por meio da
apresentacdo de seus enredos e da indicagdo dos elementos exdgenos identificados. A analise
dessas insergoes sera realizada posteriormente, considerando que nelas se percebe um padrao
que, caso discutido de forma fragmentada, poderia gerar repeticdes desnecessarias. O mito
denominado “Monstro K&yakéya” registra a historia da vinganga da tribo Prakiawéteri contra
Kéyakéya, monstro que tirou de sua reclusdo a filha do lider Naiyawé e, com a ajuda de seus
companheiros, a esquartejou e comeu. Posteriormente, estes raptaram o outro filho do chefe e
o colocaram vivo sentado sobre a carne da irma. Para azar de Kéyaké&ya, o monstro morava em
tocas, como mora o tatu, entdo, através do respiradouro de sua casa, os Prakiawéteri fizeram
entrar fumaga, matando a todos os que o acompanhavam. Este, porém, se transformou em
espirito e conseguiu escapar. Apds esclarecer que a tentativa de matar o monstro se deu pela
asfixia e ndo pela flecha, os narradores enfatizam: “No inicio, ndo havia matanca, ndo havia
inimizade, ndo havia briga mortal. Os napé também nao existiam. Os nossos antepassados nao
sabiam manifestar nem ira nem raiva.” (Parahiteri, 2017a, p. 26) Aqui, percebe-se que a mengao
ao nao-indio ¢ utilizada para que uma comparagdo entre a forma de vinganca deste € a do
ancestral Yanomami seja construida. Ademais, por justaposi¢do das premissas, o narrador
intenta demonstrar que toda a realizacdo da vinganga e da tentativa de assassinato contra
Kéyakéya ndo ocorreu da mesma maneira como o napé costuma fazer nas praticas de dizimagao
que se tornaram conhecidas entre todos os grupos Yanomami, como € o caso do massacre de
Haximu (Rocha, 2007; Albert, 2015, p. 571-582), em que mulheres, velhos e criancas foram
alvo da vinganga de garimpeiros brancos. Apesar de o sequestro, o assassinato e a vinganca
estarem presentes no mito, os Yanomami da narrativa ndo se confundem com o homem branco,
de forma a demonstrar que a maldade deste ¢ maior e assemelha-se a acdo descontrolada e

terrivel do monstro. Ainda que a passagem nao estabeleca uma relacdo de decorréncia entre o

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025

11



A representa¢do do ndo indigena nos mitos Parahiteri

surgimento da matanca e da inimizade mortal com o napé, ¢ evidente que o tempo mitico, em
que a crueldade ndo existia, coincide com a inexisténcia do homem branco. Como entre tantos
outros povos indigenas das Américas, parece aos Yanomami que a guerra do branco — o seu
modo descontrolado e sem limites de produzir a morte e as causas que 0 movem — nao
compartilha dos principios que regem as guerras indigenas, como se o branco fosse uma espécie
sub-humana atormentado por uma desmedida incompreensivel para os povos indigenas, que
nao desconheceram o sequestro, o assassinato e a guerra, mas que sao incapazes de entender a
forma de os brancos moverem essas for¢as (Albert; Ramos, 2002). Seja por este sentido de
matanga, que ndo poupa nem as mulheres, nem os velhos, nem as criangas, nem os bebés, seja
pela causa identificada dessas matangas, que ndo € a vinganca ritual ou alguma necessidade
real, mas a ocupacao total e descontrolada da floresta para a eliminacao de suas espécies
vegetais, animais e espirituais, causa ainda hoje espanto entre os Yanomami, como causou entre
os Sioux e Cheyennes no século XIX na América do Norte (Brown, 2017). Essa simetria que o
pajé Parahiteri sugere por justaposi¢do entre o aparecimento do branco e a perda de medida nos
principios que regravam a vinganca e as lutas humanas refor¢ca enfim a necessidade de
distanciamento em relagdo a esse outro que maltrata e extermina nao sé homens, mulheres e
criangas das aldeias, mas a propria terra-floresta com que eles sdo tdo intimamente ligados.

Em “O passaro popomari” encontra-se uma série de informagdes que guiam o modo de
vida Yanomami até o presente momento, como a necessidade de ter uma grande roca,
explicitada por Ramos (2008), a consciéncia de que nos primeiros tempos havia animais que
hoje sdo homens, e vice-versa, e a explicagdo para o esquecimento. Os pajés contam que nos
primeiros tempos havia um passaro, chamado Popomari. Um dia, este comecou a gritar, de
modo que sua voz ecoou por toda a floresta, fazendo com que um Yanomami se sentisse
confuso e se perdesse. O narrador, a fim de ilustrar a poténcia do canto do passaro, informa no
inicio e enfatiza no fim do mito que este pdde se ouvir até na terra dos napé. Percebe-se aqui a
referéncia a tal terra como lugar longinquo. Isso indica o limite entre nds e outros, base da
construgdo da alteridade, e retoma o mito da criacdo do napé, citado também por Kopenawa,
no qual a entidade, exilada em terras distantes daquela em que surgiu, modela homens a partir
da propria espuma dos Yanomami, que chega pelo rio (Kopenawa; Albert, 2015, p.121).

O mito “O corte dos cabelos” apresenta uma estrutura diferente do que vem sendo
observado no material, pois ndo ¢ o relato de uma aventura de Horonami ou de um ancestral

animal. Como ¢ indicado no titulo, esta narrativa trata da pratica do corte capilar e a todo tempo

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025

12



Enira Roberth’ Ricardo Martins Valle

os narradores relembram que antes do contato ndo existia a tesoura, de modo que os cabelos
caiam nos olhos e ndo era possivel discernir os homens das mulheres. Quando se resolvia
arriscar um corte, este era feito com a ponta do tacuard, uma espécie de bambu, que muitas
vezes produzia ferimentos durante o procedimento. Ademais relembra-se que ndo existia o
facdo, para cortar as carnes, € 0 mesmo bambu era utilizado na preparacao destas. Percebe-se
que esta pequena narrativa € uma espécie de agradecimento ao napé pela insercao dos utensilios
citados, que facilitaram algumas atividades nas comunidades indigenas. Inicia com a afirmacao:
“Quando nao havia napé, sofriam de ter o rosto fechado pelos cabelos que desciam, tinham o
rosto como o de mulher por causa dos cabelos. [...]” (Parahiteri, 2017a, p. 26).

Bem diferente de “O corte dos cabelos” ¢ a reflexdo encontrada no texto “Os comedores
de terra”. De acordo com os narradores do mito, antes do primeiro céu cair, viviam na terra
seres muito diferentes dos Yanomami de hoje. Eles ndo conheciam ainda os alimentos que
deveriam ser ingeridos e ndo sabiam os procedimentos para extrair da natureza os recursos
necessarios para sua sobrevivéncia, pois Horonami ainda ndo tinha surgido para ensina-los.
Entdo, tais seres comiam terra, troncos de arvores muitas vezes com casas de cupim,
excremento de minhocas, folhas etc. No decorrer da narrativa, torna-se evidente que a fome ¢
elencada como unica adversidade sofrida por esses antepassados, pois os narradores descrevem
um ambiente edénico, em que nao havia cobras para picar os humanos, espiritos roubadores de
almas, nem mortes precoces. Assim, os narradores tecem uma série de comparagdes com o

cenario atual, no qual, sabe-se, ¢ variado o quadro de doencas que os assola.

[...] Apesar de s6 comerem isso, ndo ficavam doentes, pois ndo existia malaria, e ndo
precisavam curar ninguém, pois ndo havia doenga, ndo havia dor, nem tosse, portanto
ndo havia necessidade de remédio — ndo havia doenga, pois ndo havia napé. Viviam
bem, sem doengas, até terem muitos cabelos brancos. As mulheres ficavam velhas até
terem a cabega branca, pois ndo havia doenga (Parahiteri, 2017b, p. 18).

No trecho acima, a dentincia dos problemas gerados pela presenca do nao indio — apenas
implicita, ou sugerida, pelos narradores no mito “Monstro Kéyakéya”, analisado anteriormente
— torna-se explicita e declarada quando os narradores afirmam que sem o napé nao havia o mal
cuja origem eles narram. A relacdo de coexisténcia torna-se causal. Se no primeiro caso a
hipotese era sugerida pela justaposicdo — inexisténcia do napé/inexisténcia da matanca, da
morte sem sentido —, aqui a relacdo € explicitamente causal: “ndo havia doenga, pois nao havia
napé’. O napé ¢ diretamente relacionado com a origem dos males que passaram a afetar os
Yanomami, mesmo antes do contato. Ainda que se mencione a malaria, hoje a principal

endemia grave com que os Yanomami sdo obrigados a conviver, a generalizacdo que essa

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025

13



A representa¢do do ndo indigena nos mitos Parahiteri

passagem produz ndo restringe o assunto as enfermidades “novas” trazidas pelos brancos e para
as quais os xamas nao conhecem cura. Pelo proprio carater mitico do tempo a que os narradores
se referem — eles ndo estao falando simplesmente dos antigos Yanomami mas dos humanos que
viviam sobre a terra antes da primeira queda do céu —, ndo remontam aqui apenas a um passado
historico e recente, nem se limitam a falar dos primeiros tempos de forma fechada, no tempo
do mito, como essas histérias provavelmente foram ouvidas antes do estrangeiro branco se
aproximar. De forma mais complexa, esses habeis narradores transferem as consequéncias
dessa historia recente para uma historia originaria, permitindo supor que mesmo as doengas
conhecidas desde muito dos Yanomami sdo concomitantes da criacao dos napé; e mais, foram
causadas pela entrada dessa criatura estranha no mundo, mesmo quando ainda habitavam terras
distantes e desconhecidas. Assim os narradores aproximam o tempo histérico e o tempo mitico,
e ndo por acaso: “Era assim quando ndo existia napé, antes de os napé se misturarem; nessa
época, os napé existiam? Sabemos que ndo! Nao existiam.” (Parahiteri, 2017b, p. 19). Falando,
por um lado, dos tempos do inicio e cruzando-os, por outro, com os tempos em que 0s brancos
comegaram a se misturar, esse mito ¢ particularmente rico em denuncias dessa natureza,
estabelecendo operagdes complexas como essas translagdes de tempo, com as quais tiram
consequéncias criticas da observacao do presente a partir do conhecimento ancestral e alteram
o conhecimento antigo pelas interpretagdes do presente. Assim também ocorre nas passagens
seguintes em que tematizam o encurtamento da velhice e enumeram sintomas e enfermidades
diversas atribuidas ao contato com o branco para caracterizar por contraste os homens que
existiram na floresta que antecedeu aquela em que hoje vivem: “Era assim, no inicio: nao
sofriam com conjuntivite, nem com feridas, nem tinham marcas de furanculo. Tinham a pele
bonita e somente sofriam de fome, por causa da terra que comiam. [...]” (Parahiteri, 2017b, p.
19); “[...] Nao choravam por causa de um velho morrendo de doenga, pois ninguém morria de
doenga. [...]” (Parahiteri, 2017b, p. 19); “[...] Eles ndo ficavam fracos com diarreia, isso nao
acontecia, apesar de eles ndo tomarem remédios” (Parahiteri, 2017b, p. 19). Demonstram a
grande insatisfacao por estarem inseridos em uma realidade maculada pelo saldo negativo do
contato com o ndo indio, mas vao além disso: inserem essa constatagdo historica na narrativa
primordial da criagdo dos seres e particularmente na entrada do mal no mundo. Uma leitura
superficial poderia concluir que os pajés Parahiteri “confundem” os tempos historico e mitico
por supostamente viverem na légica do mito. Diferente disso, desde que Davi Kopenawa e

Bruce Albert publicaram A queda do céu pelo menos, uma interpretacdo mais proficua dessa

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025

14



Enira Roberth’ Ricardo Martins Valle

escritura da oralidade yanomami seria entendé-la como uma interpretacdo xamanica da histéria
recente, uma espécie de antropologia as avessas pela mobilizacdo das mais complexas
categorias epistemologicas proprias do pensamento xamanico para efetuar uma critica
intrinsecamente indigena sobre as experi€éncias mais recentes das ultimas quatro ou cinco
geracoes.

Como visto anteriormente, para algumas comunidades Yanomami, o mundo foi criado
e modificado nao por Horonami, mas pelas entidades Omama e Yoasi (ou Omawé e Yoahiwg)
que representam na criacdo o bem e o mal, respectivamente. Em “O diltvio: O ressurgimento
dos yanomami e aparecimento dos napé” as duas entidades aparecem como protagonistas das
acdes que conferem a sobrevivéncia dos antepassados dos yanomami atuais ¢ a criagdo do ndo-
indio. Os narradores contam que os irmaos ouviram, proximo ao rio Tanape, um choro de bebé
e o descobriram amarrado as hastes de palmeira, com muita sede. Depois de tentar, com sua
baba e sua urina, matar a sede da criancga, que ja arfava e revirava os olhos, sem sucesso, Omawé
teve uma revelacao de que havia 4gua embaixo de uma pedra e a retirou do solo. Assim, a 4gua
comecou a jorrar e matar a sede do bebé, porém isso durou muitos dias, de modo que a gente
da regido morreu afogada. Os irmdos resgatam, entdo, os corpos afogados dos Yanomami e os
assam, posteriormente raspando a parte queimada. Assim, eles ddo origem aos napé e
ressuscitam os Yanomami. O que ¢ retirado na raspagem, ¢ jogado no rio, dando origem aos
peixes e € ressaltado pelos narradores Parahiteri que quando se come um peixe hoje, se esta
comendo homens que se transformaram nos primeiros tempos. Assim como no mito da
comunidade de Watoriki (Kopenawa; Albert, 2015), no qual, da espuma dos Yanomami, o napé
— aqui se referindo tanto ao branco quanto ao ndo Yanomami — € criado, torna-se perceptivel
na narrativa apresentada que a criagao do ndo-indio ¢ abordada como uma agado secundaria da
divindade, que j& havia criado os Yanomami e gera os outros a partir da matéria-prima de sua
primeira criacdo. A discussdo, que os mitos da criacdo do napé suscitam, encontra respaldo nos
postulados de Clastres (2004), j4& mencionados no capitulo anterior, acerca do etnocentrismo
percebido no sentimento de superioridade inerente a toda sociedade, salientada na
marginaliza¢do do outro.

“O surgimento do tabaco” da continuidade as aventuras do pajé maior Horonami ao
contar sobre seu encontro com Haxoriwé que ndo usava o tabaco, utilizado como brejeira, e por
isso sofria muito, com vontade de fazé-lo. Haxoriwé, entdo, colhia e comia frutas chamadas

pahi e as sovinava. Horonami com vontade de comer as frutas, usa seus poderes e faz aparecer

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025

15



A representa¢do do ndo indigena nos mitos Parahiteri

um tabaco em seus labios para fazer de objeto de troca com o outro, que rapidamente percebe
a brejeira e comeca a chorar. A troca finalmente ocorre, de modo que cada um obtém o que
desejava. Haxoriwé, porém, ao provar do tabaco, fica tonto e o cospe, fazendo nascer um broto
que cresce rapidamente. Mais tarde, o feito atribuido a Horonami ¢ encontrado por dois
Yanomami que propagaram a noticia para outros e assim o uso do tabaco foi disseminado. Ao

fim da narrativa, os pajés enfatizam que ndo foi o napé o criador da planta:

Foi assim que aconteceu: Haxoriwé, os Warahikoteri e os dois Waimaatori
descobriram o tabaco primeiro. Foi assim que o uso do tabaco se desenvolveu. Os
napé ndo fizeram surgir o tabaco depois de soprar as sementes. Foi a partir do lugar
onde surgiu o tabaco que ele se espalhou por todo canto. Assim foi (Parahiteri, 2017b,
p. 37-38).

Este ¢ mais um exemplo no corpus de atribui¢do a si e ndo ao outro a participa¢ao na
criacdo, ao reafirmar que seu antepassado e ndo o dos napé pé foi aquele que realizou os feitos
citados. De acordo com Clastres (2004), este ¢ um sentimento intrinseco a todo homem em
sociedade, como visto anteriormente. No entanto, a cada narrativa, torna-se mais evidente o
desejo dos narradores Yanomami de se posicionarem diante da hegemonia branca, trazendo
para si aquilo que ¢ atribuido ao branco.

“Horonami e o Tatu: o surgimento do tatame e da embira” ¢ um mito sobre vinganga,
mas também sobre criagcdo e ensinamentos, como, a essa altura, percebe-se ocorrer sempre nas
narrativas Parahiteri. Contam os pajés que, nos primeiros tempos, Tatu com seu machado
tentava tirar mel tima de uma arvore, de modo que Horonami, ao passar, ouviu o som das batidas
no tronco e resolveu ir em direcdo a ele. Chegando onde o outro estava, o demiurgo ficou
curioso, pois ainda ndo conhecia a extragdo do mel e pediu para experimentar a seiva. Tatu,
entdo, o atraiu para o buraco na arvore e enganando-o lacrou a entrada, fugindo logo em seguida
e deixando Horonami preso, chorando e gritando. Porém, por ser muito poderoso, o pajé
conseguiu estourar o tronco e seguiu em dire¢do ao outro para se vingar, com sua zarabatana.
Encontrando-o, na floresta, Horonami monta um ardil ao fazer com que seu inimigo abaixe para
procurar uma colmeia. Nesse momento, o ancestral dos Yanomami com o machado que estava
nas costas do Tatu, o golpeia, partindo-o ao meio e fazendo com que sua parte superior fugisse
para cima, onde ficam os espiritos, € a de baixo, com as tripas, suba para as arvores. L4, uma
parte dos restos mortais de Tatu se transformaram no cipd-de-apui e outra na embira,
xinakotorema, com a qual, os narradores contam, os Yanomami ainda hoje amarram as cabecas
de suas redes de cip0, coisa que nao faziam antes do que foi narrado. Ao narrar o mito, os pajés

Parahiteri elencam uma série de criagdes do Tatu, entre as quais o machado, objeto importante

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025

16



Enira Roberth’ Ricardo Martins Valle

para o desenrolar da narrativa. O mito mais uma vez dissocia do napé a ferramenta que foi um
dos utensilios mais utilizados como estratégia de atracdo desde os protocolos de aproximagao
do Servigo de Protegdo ao Indio. Como histéria das origens numa perspectiva indigena, a
origem do machado também ¢ atribuida ao povo Yanomami, visto que Tatu nos primeiros

tempos era Yanomami, ou seja, homem.

Foi Tatu quem fez aparecer o machado, pois foi ele quem o fabricou. Ele percebeu
que certo tipo de madeira dura parecia um cabo de machado. Assim, o Tatu possuia o
unico machado. Ele ensinou aos napé como fabricar o machado. [...] (Parahiteri,
2017c, p. 45).

Além dessa menc¢ao, quando Horonami vé Tatu retirando mel da arvore, sua descrigao
“O Tatu era esbranquicado. Ele era branco, como os napé. [...]” (Parahiteri, 2017c¢. p. 47) deixa
claro o ponto de referéncia dos pajés e, portanto, da comunidade em questdo sobre a cor da pele
do ndo-indio, mesmo que a atribui¢do do termo “branco” a este possa dividir opinides. O conto
“O surgimento da banana” ¢ dividido em duas partes: o surgimento propriamente dito e o
surgimento na terra dos napé. Curiosamente, a primeira tem como personagem principal
Fantasma, que preparou um terreno e, mesmo sem plantar, fez nascer bananeiras e batata-doce
para alimentar seu filho. Horonami, que andava pelo territorio, avistou a casa de Fantasma e
com ele pegou algumas mudas e aprendeu a plantar bananas. Assim, os Yanomami que antes
ndo conheciam a fruta, puderam passar a comé-la. A primeira parte ¢ finalizada: “Nossos
antepassados e os antepassados dos napé€ ndo comeram banana desde o inicio. Hoje, tanto os
napé quanto os Yanomami plantam bananas, a partir do ensinamento de Horonami” (Parahiteri,
2017c, p. 63).

Em seguida, ha um topico destinado a descoberta da fruta, pelos ndo-indios, que inicia
com a pergunta: “Qual foi o Yanomami que levou as bananeiras aos napé?” (Parahiteri, 2017c,
p. 6). Nota-se que o questionamento indica a dependéncia que o povo estrangeiro, nesse caso,
teria diante dos detentores da criacdo, pois sé seria possivel que a fruta, como os outros
elementos, citados nos outros mitos do corpus, chegassem ao napé por intermédio de algum
Yanomami, j& que a historia da criacdo € etnocentrada. No entanto, como se responde logo em
seguida, nenhum Yanomami levou mudas de bananeira a este outro povo e assim a narracao
dos acontecimentos que fizeram com que a fruta chegasse a ele comeg¢a. Havia uma moca muito
bonita em reclusdo, por motivo de sua primeira menstruagdo, € o rio passou a deseja-la,
percorrendo o territorio de seu xapono e a perseguindo. Depois de muita insisténcia, por mais
que seu pai tenha tentado enfeita-la, pintando-a, o rio conseguiu leva-la e fez dela sua esposa.

A mulher, entdo, se transformou em um boto e a 4gua que a levou, levou também as bananas

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025

17



A representa¢do do ndo indigena nos mitos Parahiteri

que estavam na roca proxima ao seu xapono. Assim, “aquelas bananeiras rokoroko que a agua
levou, bem como as pacovas, se multiplicaram na terra dos napé. Assim foi, as bananeiras se
multiplicaram.” (Parahiteri, 2017c, p. 66). Pode-se afirmar que a historia serve para associar o
rio, entidade Yanomami e a moga, no papel de antepassado, a chegada da banana as terras
estrangeiras, requerendo para si, mais uma vez, a criagao ou a fundagdo de uma realidade, para
impedir que esta seja associada aos deuses dos outros.

Apesar de ter sido registrado com o nome “O surgimento dos passaros”, esse mito na
verdade aborda a transformacao dos humanos em animais e a colorizagao destes, com foco nas
aves. Tudo comecou quando duas mogas sentiram o cheiro de Mel, um rapaz muito bonito e
cheiroso que vivia na serra Moyenapiweli, e decidiram seguir para 14 a fim de se casarem com
ele. Porém, no caminho, Mucura ou “o feio” — descrito como um ser repugnante, fedorento,
cheio de feridas das quais brotavam larvas — descobre as duas mogas e deseja que elas venham
para seu xapono e se casem com ele. Assim, Mucura chega a oferecer-lhes carne de seu proprio
corpo, mas as mogas fogem por causa do mau cheiro desta e finalmente chegam a casa de Mel.
Este as recebe e as aceita como esposas. Ao ver os carinhos que as duas dedicavam ao esposo,
o feio fica transtornado e, para se vingar, vai em busca de veneno. Para isso procura Gavido e
Irara, conhecidos por fornecerem venenos para os outros animais. Entdo, encontra Mel
trabalhando na roga e sopra nele o material toxico, matando-o. A partir de entdo se inicia uma
mobilizacao para vingar a morte de Mel, que era muito querido em sua comunidade, de modo
que todos os animais — até entdo sob a forma de humanos — seguem a caminho da montanha
para onde Mucura fugiu e se escondeu, mas ndo sem antes realizarem as devidas cerimonias
funebres de cremagao do corpo, informagdo que o texto deixa bastante clara, referindo aspectos
da festa reahu, tratada anteriormente, e considerada uma das marcas centrais da superioridade
cultural dos Yanomami sobre os estrangeiros que enterram os corpos de seus mortos.

Nesse contexto, pode-se perceber uma série de mengdes ao napé, direta e indiretamente,
como a referéncia as suas ferramentas, ja mencionadas em alguns mitos, descritos
anteriormente. A primeira evidéncia estd em uma espécie de didlogo com o leitor, mas que
aponta originalmente para o ouvinte, visto que tais narrativas foram transmitidas oralmente
pelos pajés Parahiteri e gravadas, para depois serem transcritas. Como se sabe, esse processo
foi feito, sobretudo por nao-indios. Dessa forma, ao dizer “Esse abrigo estava na base da
montanha, que vocés ndo conseguiriam derrubar rapidamente, mas eles trabalharam como

loucos e causaram um impacto incrivel no cume da montanha. [...]” (Parahiteri, 2017d, p. 28)

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025

18



Enira Roberth’ Ricardo Martins Valle

fica claro que ao dizer “vocés”, o narrador se dirige ao branco, ao outro, que € quem escuta no
momento da narragdo. Nesse mesmo paragrafo uma ferramenta estrangeira ¢ citada: “[...] Nao
tinham ter¢ados, mas mesmo assim conseguiram matar Mucura. Apesar de nao possuirem
tercados como os dos napé, eles conseguiram mata-lo” (Parahiteri, 2017d, p. 29). E citada entdo
a dificuldade do grupo de Maitacas, Araris e outros animais para conseguir ferramentas que
funcionem e ndo quebrem ao entrarem em contato com a montanha, pois os machados e os
facdes que os animais possuiam estavam em pedagos apds as tentativas de quebra-la. Sem
sucesso, 0s animais se reunem e, com a for¢a de seus pensamentos, amolecem o interior da
montanha e assim conseguem perfura-la até destrui-la e consequentemente destruir Mucura. As
espécies entdo se pintam com seu sangue e seus excrementos, dando as cores e formatos das
pinturas que sdo vistas hoje em seus corpos. Percebe-se, nesse mito, o fascinio, apresentado
indiretamente, pelas ferramentas de metal do branco, pois os narradores enfatizam que com o
uso destas o esforgo feito para encontrar e se vingar de Mucura teria sido muito menor. Nesse
sentido, Kopenawa e Albert (2015) demonstram que, na histéria do contato, o interesse dos
Yanomami pelo branco ndo tinha como motivo principal a busca por alimentos, fogo ou panelas
de aluminio, mas sim as ferramentas, com as quais seria possivel abrir rogas maiores, cultivar

plantas e alimentar a comunidade.

[...] os Xamathari as obtinham descendo o curso do Demini até os barrancos dos
brancos que viviam as margens do rio Araca. Estes pescavam tartarugas e coletavam
castanha-do-para, balata fibras de piacava. A gente do Kapirota u, embora vivesse
longe rio acima, conhecia bem esses brancos do rio. Costumava ir visita-los e, na
estacdo seca, trabalhava para eles durante varias luas. Conseguia assim objetos
manufaturados de todos os tipos. [...] (Kopenawa; Albert, 2015, p.241).

Dito isso, nota-se que os objetos se tornaram instrumentos de troca e sua mao de obra
era o que os integrantes das comunidades tinham a oferecer para os napé nesse escambo, o que
demonstra quao valioso era o material para os Yanomami. Apesar dessa ideia estar presente no
mito, este mostra também que a for¢a do pensamento ancestral Yanomami € mais forte do que
os bens materiais do napé e se os antepassados tivessem ferramentas, talvez ndo tivessem
conhecido o poder de suas mentes. Essa associagdo corrobora com o que foi discutido acerca
da insercdo de praticas exdgenas na rotina Yanomami, sobretudo a escrita; discussao na qual
Davi Kopenawa utiliza o argumento da memoria.

O proximo mito intitulado “A transformacgdo dos quatis” € uma narrativa breve que
relata a condi¢do primeira de humano dos quatis e de outros animais. Nesse sentido, como em

outras histdrias, os narradores enfatizam que, nos primeiros tempos, animais € humanos tinham

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025

19



A representa¢do do ndo indigena nos mitos Parahiteri

a mesma forma, com a ressalva de que com o caititu isso ndo aconteceu. Dito isso, ha uma fala
dirigida ao ouvinte, como no mito descrito anteriormente: “Vocés comem o quati, apesar de ele
ser Yanomami. Os Yanomami se transformaram em quatis. Tornaram-se animais no tempo de
Horonami.” (Parahiteri, 2017d, p. 51). Novamente € perceptivel que o pronome se direciona ao
napé, que ouve as narrativas contadas pelos pajés Parahiteri. Assim, evidencia-se que a
adverténcia para a falta de sensibilidade do ndo-indio demonstra um dado da realidade indigena:
o consumo exacerbado destes, representado pela caga e por todo tipo de extracao de recursos
em territério preservado.

Como percebido nas narrativas analisadas anteriormente, a acao dos mitos ora ¢ dividida
entre o her6i Horonami e os ancestrais animais, ora ¢ exclusiva destes. Assim ¢ “A proliferagdo
do fogo”, mito que aborda o primeiro contato dos antepassados yanomami com esse elemento
da natureza. Segundo a narrativa dos pajés Parahiteri, havia um tempo em que os habitantes da
floresta sofriam com a escuriddo da noite e passavam mal por ingerir alimentos crus. Um dia,
o Jacaré encontra o fogo, mas sua cobica faz com que ele ndo divulgue a descoberta e a esconda
dentro de sua boca para que, assim, ele e sua esposa pudessem comer alimentos cozidos e fritos,
enquanto os outros animais, inclusive os demais moradores de sua casa, sofriam comendo cru.
Desconfiados de que o casal escondia algo, os vizinhos deste tramaram para fazer o sovina rir
e soltar o que havia em sua boca. Depois de muitas tentativas, foram as gracinhas de
Tohomamoriwé que fizeram com que o jacaré desse uma grande gargalhada e revelasse seu
segredo. Muito nervosa com essa revelacdo, sua esposa entdo roga uma série de pragas aos
antepassados dos Yanomami, relacionadas ao uso do fogo, como as queimaduras e a cremagao
dos mortos, que produz o choro. Apds desferir tais palavras, o casal parte para o igarap¢, onde
o fogo ndo os pode alcancar e promete viver feliz para sempre. O mito, portanto, explica como
o habitat da espécie tida como personagem principal tornou-se agua e, para além disso, deixa
transparecer o que os narradores acreditam ser a tal felicidade eterna, anunciada pela
personagem que praguejou.

Dito isso, ela e seu marido, Kruxu! Kopou! Os dois foram as 4guas para nada de ruim
lhes acontecer, para eles ndo ficarem doentes, ndo pegarem diarreia, nem dor de
cabega, nem conjuntivite, nem terem dor nas pernas, nem conhecerem a malaria. E
assim sera (Parahiteri, 2017d, p. 67).

No trecho, sdo elencadas enfermidades conhecidas pelos narradores, das quais o casal
se tornou imune quando decidiu viver na dgua, e evidencia-se a associacdo destas ao napé, pois
sdo, no geral, doengas oriundas do contato dos Yanomami — e demais comunidades indigenas

— com a sociedade envolvente. Para além disso, a referéncia ao ndo-indio aparece no decorrer

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025

20



Enira Roberth’ Ricardo Martins Valle

da narrativa para mais uma vez requerer ao ancestral da etnia a criacdo ou a disseminacao de
algum elemento. Portanto, em “Jacaré ensinou os napé a fazer fogo; eles o usam porque Jacaré
lhes ensinou, pois ele guardava o fogo na sua boca.” (Parahiteri, 2017d, p. 60) e em “O fogo foi
revelado com Jacaré; os napé e os Yanomami terdo o usufruto do fogo, por isso comemos
cozido.” (Parahiteri, 2017d, p. 61) percebe-se um desempoderamento do napé, tirando dele o
mérito pela criacdo daquilo que existe no mundo hoje.

“Kasimi e seu neto” ¢ a historia de uma ancia e seu neto, que decidem ir para onde
moram 0s espiritos, por ndo quererem mais viver como Yanomami. Apesar de ndo ser uma
tarefa facil, os dois conseguem encontrar a casa, mas por causa do grande cesto que Kasimi
levava, a passagem ¢ obstruida e eles ndo conseguem entrar. Os espiritos passam a zombar da
avo e a porta vai se fechando, até fechar totalmente. Nesse momento, a casa dos espiritos €
comparada a uma institui¢do do mundo napé: “[...] Infelizmente a entrada fechou. Ela fez assim,
como quando alguns ficam presos na cadeia. Foi assim” (Parahiteri, 2017d, p.113). Entdo, ¢
feito um paréntese para que seja explicado como os espiritos viviam nos primeiros tempos:
comiam, plantavam, faziam festas, cacavam e ensinaram aos Yanomami a fazer todas essas
coisas. Durante essa explicagdo, os narradores novamente fazem questdo de desvincular do
napé uma invengao. Dessa vez também ndo foi Omama (Omawg), o ja citado demiurgo na
mitologia de outras comunidades Yanomami, o responsavel pela criagdo da pupunha, fruto tao
importante na economia Yanomami. “Foram os Japiins que espalharam as sementes de
pupunheira. Nao foram os antepassados do napé que criaram essas pupunheiras. Eles nao
inventaram as sementes” (Parahiteri, 2017d, p. 113) e “Omaw¢ plantou, pupunheiras, depois de
inventar as sementes? Nao, ndo foi ele quem fez isso!” (Parahiteri, 2017d, p. 113). Os

requerimentos continuam no decorrer da narrativa:

Nao foram os Yanomami que conseguiram as sementes para podermos comé-las hoje.
Nao comemos pupunhas hoje devido a um antepassado dos napé que as tenha feito
aparecer. Elas nos foram dadas. Foi Japiim quem as conseguiu. A pupunha se
espalhou. Foi assim. Na verdade, foi assim (Parahiteri, 2017d, p. 113).

Por fim, ¢ questionado se alguém sabe o nome daqueles que ensinaram aos Yanomami
a fazer a luta yaimou, uma luta cerimonial geralmente realizada em festas de alianga. Entre os
questionamentos, os narradores demonstram a preocupagdo: “[...] Se um napé perguntasse o
nome dos dois que moravam juntos, alguém diria o nome dos dois? [...]” (Parahiteri, 2017d, p.
114). O trecho nao indica apenas a curiosidade do napé acerca da mitologia Yanomami,
relembra também o dever dos narradores de saberem essa informagado, de acordo com os

costumes das sociedades tradicionais, como levanta Eliade (1972, p. 14), ponto discutido no

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025

21



A representa¢do do ndo indigena nos mitos Parahiteri

topico anterior. A dupla a qual os pajés ndo se recordam dos nomes aparecera no mito transcrito
em seguida, o ultimo do corpus dessa pesquisa, intitulado “O pdssaro siikekeata”. Com
repeticoes e digressoes, os narradores se questionam acerca da identidade dos irmaos e passam
a elencar irmaos de sua mitologia, afirmando que nao se trata de Yoaw€, nem Yoasiwé€, nem de
Yoahiwé e Omawé. Nao conseguem se lembrar, porém elencam varios ensinamentos que a
dupla deixou aos Yanomami, como o de fazer festa — e consequentemente o yaimou —, comer
anta etc. Posteriormente, narram uma aventura dos irmaos com um neto, em que este, enquanto
cacava passarinhos, ouve uma voz que ameagava rasgar sua pele. Aterrorizado, o0 menino
retorna ao seu xapono e alerta o avd, que fazia o yaimou com seu irmao. Todos ouvem a voz e
fogem, os irmdos caindo no rio e o neto se transformando em um passaro de cauda longa e
vermelha. Ao fim do mito, os narradores reforcam que nenhum deles morreu, mas se
transformaram e novamente afirmam, dessa vez acrescentando que nao morreram de doenga
(Parahiteri, 2017b, p. 127), meng¢ao similar a que aparece em “A proliferagao do fogo”. Nessa
narrativa, é revelado também que Omawé e Yoahiwé se transformaram em napé e suas imagens,
ou seja, seus espiritos, e que nao habitam mais o territdrio Yanomami.

Como visto anteriormente, todo mito de origem conta e justifica o surgimento de uma
situacdo nova, ao relatar como o mundo foi modificado, podendo ter sido enriquecido ou
empobrecido (Eliade, 2004). Dessa forma, pode-se perceber nos mitos Yanomami citados ndo
uma reformulacao das historias propriamente ditas, com mudangas em seu enredo ou na escolha
dos personagens, mesmo porque ndo ha um material anterior, da mesma comunidade, para que
uma comparagdo seja realizada. Assim, o que se evidencia nas narrativas observadas sdo
analises da realidade vivida atualmente por quem as esta narrando, por meio de reflexdes e
comentarios que denunciam os problemas, sempre relacionados a sociedade envolvente, que
vém sendo enfrentados pelo grupo Parahiteri, pelos Yanomami e pelas popula¢des indigenas
em geral. Ademais, observa-se, com bastante frequéncia, o desejo de destituir o napé do papel
de criador de diversos elementos, sejam eles da natureza ou manufaturados, ponto visto no
capitulo anterior deste trabalho. Desse modo, percebe-se que nada parece ter sido modificado,
a partir do contato, no que ¢ essencial para a cosmogonia yanomami, de forma que, por
exemplo, a histéria da descoberta do fogo ndo ganhou elementos novos no que se sabe sobre a
forma como este chegou aos antepassados Yanomami ou como os jacarés passaram a habitar a
agua. Do mesmo modo, a historia da vinganga dos animais pela morte de Horonami nao relata

que, em decorréncia da posse dos machados, foi possivel matar Mucura. Portanto, ¢ comum

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025

22



Enira Roberth’ Ricardo Martins Valle

encontrar reflexdes, que nao alteram o percurso da narrativa, mas trazem a tona a compreensao
de que os integrantes do grupo Parahiteri vém tendo do mundo em que vivem e apontam para
a necessidade de transmitirem para além de sua comunidade esse grito de protesto, ora sutil,
como em “A proliferagao do fogo”; ora poderoso e eloquente, como em “Os comedores de
terra”, que curiosamente ¢ também o nome atribuido, por Davi Kopenawa, aos garimpeiros que
tanto causaram mal as terras indigenas. Nesse sentido, pensando em como os contatos entre 0s
Yanomami ¢ a sociedade envolvente refletem na mitologia do grupo Parahiteri, nota-se, por
tras das inser¢des de mencgodes as ferramentas, as doencas e ao napé, sobretudo uma politizagao
dos narradores. Esta atitude politica esta presente, pelo que ja foi dito, nas diversas investidas
contra a centralidade presumida do branco, pelos varios comentarios visando a desempoderar
o branco, quando ha o grito de socorro em relagdo as doengas que este trouxe e mesmo quando
ha um sentimento de gratiddo, por ele ter lhes apresentado utensilios com os quais os Yanomami

de hoje e seus antepassados puderam reinventar suas praticas.

CONSIDERACOES FINAIS

As narrativas miticas Parahiteri revelam-se como espacos privilegiados para
compreender a vitalidade do pensamento indigena e sua capacidade de incorporar, reelaborar e
ressignificar elementos exogenos oriundos do contato interétnico. Longe de se configurarem
como discursos cristalizados, essas narrativas demonstram o dinamismo de uma tradicao oral
que permanece em constante didlogo com a realidade historica, reafirmando o mito como
categoria interpretativa e como instrumento de critica cultural. Ao inserir objetos e praticas dos
napé no corpo narrativo, os Parahiteri ndo apenas atualizam sua cosmogonia, mas também
elaboram uma reflexdo propria sobre os impactos da presenga ndo indigena em seu territorio.
Nesse processo, observa-se o duplo movimento apontado por Bruce Albert (2002): de uma
“resisténcia especulativa”, na qual o outro era concebido sobretudo como alteridade
cosmoldgica, para uma “adaptacao resistente”, na qual o discurso sobre o napé passa a assumir
uma dimensdo politica e estratégica. Essa passagem evidencia a agéncia indigena diante das
pressodes historicas, revelando como a cosmogonia Yanomami, sem perder sua esséncia, se
apropria das categorias discursivas do mundo napé para afirmar sua propria identidade. Ao
mesmo tempo, o traco etnocéntrico identificado por Clastres (2004), comum a todas as
sociedades humanas, aparece nas narrativas como contraponto a ideia de inferiorizacao

indigena, reposicionando os Yanomami como centro legitimo de sua propria humanidade.

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025

23



A representa¢do do ndo indigena nos mitos Parahiteri

Assim, a analise empreendida neste trabalho permite concluir que os mitos Parahiteri
ndo apenas preservam a memoria ancestral, mas também se configuram como instrumentos de
resisténcia simbolica diante da colonizagdo e da violéncia sofrida pelos povos indigenas. Ao
reivindicarem para si a primazia da criacao e ao deslocarem para os napé a marca da desordem
e da morte, os Yanomami reafirmam seu lugar na historia como sujeitos ativos, € ndo como
meros receptores de um destino imposto. Mais do que registrar o passado, os mitos se revelam

como discursos vivos, capazes de elaborar criticas ao presente e de projetar futuros possiveis.

REFERENCIAS

ALBERT, Bruce. Massacre do Haximu. In: KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda
do céu: palavras de um xama yanomami. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2015. p. 571-582.

ALBERT, Bruce. O ouro canibal e a queda do céu. Uma critica xamanica da economia politica
da natureza (Yanomami). In: ALBERT, Bruce; RAMOS, Alcida Rita (Orgs). Pacificando o
branco: cosmologias do contato no norte-amazoénico. Sao Paulo: Ediora UNESP, 2002.

BROWN, Dee. Enterrem meu coracio na curva do rio. Porto Alegre: L&PM, 2007.

CLASTRES, Pierre. Do etnocidio. In: CLASTRES, Pierre. Arqueologia da violéncia:
pesquisas de antropologia politica. Sao Paulo: Cosac Naif, 2004. p. 54-63.

DALMONEGO, Corrado. Paterepé: quem sao esses napé pé? Elementos para o estudo da
constru¢do yanomami da alteridade dos missiondrios. 294 f. Dissertacdo (Mestrado) — 96 Curso
de Ciéncias Sociais, Area de concentragdo Antropologia. Pontificia Universidade Catélica de
Sao Paulo. Sao Paulo, 2015.

ELIADE, Mircea. Mito e realidade. Sao Paulo: Perspectiva, 2004.
ELIADE, Mircea. Imagens e Simbolos. Lisboa: Arcadia, 1972

KAWAGUCHI, D. (2017). Todo o mundo ¢ humano? A relacdo entre humanidade e
animalidade nas narrativas miticas de duas culturas (Dissertagdo de Mestrado). Instituto de
Psicologia da Universidade de Sao Paulo, Sao Paulo, SP. 192 p.

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xama yanomami.
Sao Paulo: Companhia das Letras, 2015.

LEVI-STRAUSS, Claude. A estrutura dos mitos in: Lévi-Strauss, Claude. Antropologia
estrutural. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1985.

Lévi-Strauss, C. 4 oleira ciumenta. Sao Paulo: Brasiliense, 1985b.

LEVI-STRAUSS, Claude. Introdugio 4 obra de Marcel Mauss. In: MAUSS, Marcel. Sociologia
e antropologia. Sdo Paulo: Cosac Naify, 2003.

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025

24



Enira Roberth’ Ricardo Martins Valle

(LEVI-STRAUSS, Claude. Mito ¢ significado. Lisboa: Edi¢des 70, 2014.
(LEVI-STRAUSS), Claude. O pensamento selvagem. Campinas, Sp: Papirus, 2012

LIMA, Roberta Enir Faria Neves de. Relacdes étnicas no alto Rio Negro: Yanonami Peripo
Iyé os filhos da lua. Dissertagio (Mestrado). Curso Sociedade e Cultura na Amazonia. Area de
concentragdo: Processos Socioculturais na Amazoénia. Linha de pesquisa: Processos Sociais,
Ambientais e Relacdes de Poder. Instituto de Ciéncias Humanas e Letras, da Universidade
Federal do Amazonas. Manaus, 2016.

MAUSS, Marcel. Sociologia e antropologia. Sao Paulo: Cosac Naify, 2003.

OLIVEIRA, Jodo Pacheco de. O nascimento do Brasil e outros ensaios: “pacificacdo”, regime
tutelar e formacao de alteridades. Rio de Janeiro: Contra Capa, 2016.

PARAHITERI, Pajés (autores); BALLESTER SOARES, Anne (org e trad.). A arvore dos
cantos. Sao Paulo: Hedra, 2017a.

PARAHITERI, Pajés (autores); BALLESTER SOARES, Anne (org ¢ trad.). Os comedores de
terra. Sao Paulo: Hedra, 2017b.

PARAHITERI, Pajés (autores); BALLESTER SOARES, Anne (org e trad.). O surgimento da
noite. Sao Paulo: Hedra, 2017c.

PARAHITERI, Pajés (autores); BALLESTER SOARES, Anne (org e trad.). O surgimento dos
passaros. Sdo Paulo: Hedra, 2017d.

RAMALHO, Moisés. Os Yanomami e a morte. 2008. 168 f. Tese (Doutorado) - Curso de
Antropologia Social, Departamento de Antropologia da Faculdade de Filosofia, Letras e
Ciéncias Humanas, Universidade de Sao Paulo, Sdao Paulo, 2008

VIVEIROS DE CASTRO, 2006. “A floresta de Cristal: notas sobre a ontologia dos espiritos
amazonicos”. Cadernos de campo, Sao Paulo, n. 14/15, p. 1-382, 2006.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. O marmore e a murta: sobre a inconstancia da alma
selvagem. In: VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo Viveiros de. A inconstincia da alma
selvagem: e outros ensaios de antropologia. Sdo Paulo: Cosac Naif, 2014. p. 125-185.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. O recado da mata. In. KOPENAWA, Davi; ALBERT,
Bruce. A queda do céu: palavras de um xama yanomami. Sao Paulo: Companhia das Letras,
2015.

WILBERT, Johannes; SIMONEAU, Karin. Folk literature of the Yanomami Indians. Los
Angeles. University of California Press, 1990.

Licenca de Uso
Licenciado sob Creative Commons Atribuigdo-NaoComercial-SemDerivagdes 4.0 Internacional (CC
BY-NC-ND 4.0). Esta licenga permite compartilhar, copiar, redistribuir o manuscrito em qualquer meio

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025

25



A representa¢do do ndo indigena nos mitos Parahiteri

ou formato. Porém, ndo permite adaptar, remixar, transformar ou construir sobre o material, tampouco
pode usar o manuscrito para fins comerciais. Sempre que usar informagdes do manuscrito dever ser
atribuido o devido crédito de Autoria e publicacdo inicial neste periodico.

(0 POO

2 MG HD

Recebido em 05 de setembro de 2025
Aprovado em 30 de setembro de 2025
Publicado em 18 de outubro de 2025

Revista Taka’a, Barra do Bugres (MT), v. 3, €2025009, ISSN: 2965-6796, 2025

26



